# 本性真的難移？

(Tripp & Lane, *How People Change*. 2008)

# 目錄

第一章﹕ 與福音脫節(The Gospel Gap)

第二章﹕ 盼望膺品(Counterfeit Hopes)

第三章﹕ 祂創始成終(Here’s Where God Is taking You)

第四章﹕ 與主聯姻(Married to Christ)

第五章﹕ 群體蒙恩(Change is a Community Project)

第六章﹕ 圖解人生(The Big Picture)

第七章﹕ 神在其中(Heat 1: God in the Real World)

第八章﹕ 我身在其中(Heat 2: You in the Real World)

第九章﹕ 甚麼纏住了你？(Thorn 1: What Entangles You?)

第十章﹕ 為何被纏住？(Thorn 2: Why Do You Get Entangled?)

第十一章﹕ 十架的潛能(Cross 1: New Identity and New Potential)

第十二章﹕ 以十架為念人生(Cross 2: The Cross and Daily Living)

第十三章﹕ 內心的更新(Fruit 1: Real Heart Change)

第十四章﹕ 活水的江河(Fruit 2: New and Surprising Fruit)

第十五章﹕ 一個浴火重生的故事(One Couple’s Story)

第十六章﹕ 福音為中心的教會(Our Church’s Story)

# 本性真的難移? [人如何改變]

(Tripp & Lane, *How People Change*. 2008)

# 第一章 與福音脫節

12/02/2018

## 與福音脫節

 彼後1:3-9，闡明了神極大的應許，然而為何許多神兒女處於「閒懶﹑不結果子」的光景裡？信仰在哪裡出了問題？彼得也在此提供了解答。耶穌基督的福音囊括了「過去﹑現今﹑未來」一切所需（過去的罪已得蒙赦免﹑如今我被神稱義﹑將來有永生應許與神同在）。在現今教會生活中，我們都知道福音內容中的過去與未來，卻輕忽或曲解了現今基督工作的福祉，彷彿不知福音可以幫助我們去面對每天的挑戰。認識福音在此時此刻的福祉會帶來甚麼不同？我們竟看不見福音乃與我們個人所為﹑與神正在進行的作為緊密關聯，你我的故事都是神偉大故事的小篇章；我們要學習以福音思維（或心態）來過此時此地的生活。

## 三種無知

 1. 對自我身分的無知－低估內住罪性引人隨時墮落（卻歸咎問題於環境）﹑忘卻在基督裡既得的新人身分（錯把遭遇﹑業績當作身分）

 2. 無視神豐富的供應－為要幫助我們敬虔度日，神把基督給了我們，內住的聖靈幫助我們逐日與基督的性情有分、酷似基督，直到回天家。

 3. 神施工過程的無知－我們被接納成為神兒女，正是神工程的開端。祂呼召我們過一個持續進行工程﹑持續長進﹑並持續認罪悔改的生活，目標在於使我們成為聖潔。神使人成聖的規劃不曾動搖過，因此祂喜悅暫時不顧我們的歡樂，好使我們更多像基督的模樣。

## 堰塞空缺

 外在事物吸引人遠離福音的核心－身分、供應、過程，但多不持久：

形式主義（積極投入服事、掌握自己的規劃；無視靈命光景與救恩）

律法主義（拘泥於可遵守的教條，自以為義；忽略無人能靠行為稱義）

神祕主義（追求訴諸情感﹑奮興經歷；沒有在信靠與品格上有長進）

激進主義（投入護衛正義教改運動，訴求除去外在邪惡而忽視了人內心的汙穢）

以聖經為依歸主義（凡事以經文﹑神學思考主導自給自足﹑卻無法靠恩典而活﹑不知如何活在神話語的權威之下）

心理學主義（相信人有內發的成長潛力與價值，可以自助；視基督為心理治療師，使心靈得醫治；歸咎問題於各種未滿足的需求，尋求內在醫治過於對付內心的罪）

社交主義（看重在教會團契的關係與定位，勝過與主的親密交通）

## 喧賓奪主

 林後10:5，這些攔阻人認識神的自高之事，多半看似合理，無須戒心，卻能狡猾地使人在實務層面，與福音切換跑道，對信仰重新詮釋，逐步取代了基督裡的盼望，漸行漸遠。危險在於﹕

 1. 我們將追求的方法當作終極目的；

 2. 這些吸引力，正暴露出人內心癥結的所在（自以為義：只需微調﹑改進；自我中心：任我定奪﹑何必傷感情；歸罪於環境﹑他人；自給自足：對神獨立自主。然而這些謊言使人趨向廉價的福音）唯有看見自己本相，才能認知基督是所有問題的唯一答案。

## 活在當下

 我到底要多久才能真正了解福音？基督徒的表面生活要在此刻注入福音復活的大能：

 Why－認清自己目前為何面對生活際遇，會如此回應？

 Where－我人生中哪裡需要改變？

 What－真實的改變看起來會是怎樣？

 How－若神正在施工，我可以如何參與？

## 福音五個要點

 1. 我在罪性上敗壞的範圍與嚴重性

 2. 行為是人內心思想與動機的流露

 3. 基督此時此地的福祉－豐滿內住

 4. 以神兒女身分蒙召成長並且改變

 5. 落實持續悔改與信靠的生活方式

## 稱揚主恩

 弗1:3-14，三度提到神的榮耀，要從我們得著稱讚。不論如今個人的際遇如何，基督在我們心裡成了榮耀的盼望（西2:27)，如今活著的不再是我，乃是基督在我裡面活著（加2:20）。面對浩大的救贖恩典，讓我們從稱揚主恩起始。

# 第二章 盼望膺品

12/02/2018

 「需要改變」是顯而易見的，但究竟甚麼需要改變？如何去改變？我們千萬不可低估，世俗文化竟如何深遠地影響著神兒女去尋求聖經以外的改變選項：

## 生活的熔爐

 文化的顛覆力，比想像中還要迫在眉睫！實例中的故事，我們能體會他們心中的困惑、如何落入被罪欺瞞的光景中。罪隨著時間流轉而偷偷地接近我們，使人如水煮青蛙，不覺死期將至。直到被壓垮，才驚覺冰凍三尺，非一日之寒，但卻已與神漸行漸遠。期間或也有微調、維持運作、逃避…直到危機爆發…我們需要辨識自己的真正問題並尋求解答。

## 虛假的盼望

 人都是活在不斷被奴役與得釋放的循環中。聖經警告了罪的欺騙和綑綁，只有在基督裡有真自由的諸般應許。然而現今的文化有它自己一套的警示與對自由的期許，以各樣的理論引向錯謬的結局；這些虛假的盼望，吸引人趨吉避凶，並不挑戰個人的規劃和自尊。自古以來，這對神兒女並不陌生，我們必須通過這些虛假盼望的挑戰，西2:6-8保羅提醒：

 不可被擄－在小事上忠心；得失就在乎於最不經意之片刻的警醒。

 防備虛空妄言－看似高明的膚淺、欺騙的診斷與解方，取神而代之。它們有時引用片面的聖經真理，卻錯失聖經智慧的核心－基督。

## 改變的內容？

 我的際遇？只要環境改變...將過犯推諉神或人，錯過了看見自己對救贖恩典的需要、把罪責歸咎於神。這樣的態度不會尋求或尋見恩惠的神。

 我的舉止？若問題僅在技術層面，改點皮毛即可；但為何我會一再重複惡行？何不來面對動機？人心要先經歷聖靈大能而轉變，行為的改變才可能實現！神恩惠大工是從心開始，全然本乎恩。只有與神垂直關係的重建，個人從取代神的諸般偶像悔改，才會帶來平行人際關係的改變。

 我的意念？以為教育可改革人心、行為可依境遇有所修正（降低期望，減少憂鬱？）。卻忽視了救主基督的身分與使命，以為只要仿效基督即可，殊不知這並不是救恩！人不僅會思考、更是會去崇拜自以為可賦予生命的對象。耶穌來，為要拯救我的全人，不僅思維而已。

 我的自信？相信人具有改變的潛力、只求虛空的心靈被填滿。聖經說若要恩典傾注，必先致力於誠心懊悔己行。人心的欲求無限、饑渴難解，唯有基督道成肉身，使人生命轉變。當尊崇神，而非尊崇自己的潛能。

 更多倚靠主？投靠的是哪一位耶穌？把主當成滿足自我的治療師？這唯獨標榜神的慈愛、只為服事自我、而把神曲解了！殊不知聖潔之神的赦罪大愛使罪人羞愧又同時鼓舞人心；祂在潔淨人、使人從虛假愛情枷鎖中得釋放時，也召罪人承認自我中心的光景。實例中的人物比自我感覺良好更亟需看見，他們自己經常迷戀於許多神的替代品。神的聖者，使人成聖(榮耀的負荷)。神太愛我們，以致不能僅僅讓我們快樂而已！許多時候神沒有按我們自以為的需要供應我們，而是把上好的給了我們。

## 真實的盼望

 在基督裡得了豐盛（西2:9-10）何需其他滿足、其他虛望？難以置信的是，一旦有了內住基督的豐盛，就不再空乏（我屬祂、祂屬我、與屬天性情有分）。若基督的福氣不能在微不足道的片刻改變我，也就不太可能在大難臨頭時改變我；基督的恩惠當被實踐在每天生活細節中。

 更新的記錄與能力（西2:11-12）基督的豐盛使我們罪得塗抹、獲得新生。基督為我代贖而死，祂的復活使我得生命。我們受浸歸入基督，那控訴我們的字據被塗抹、釘在十字架上，賦予我們新生與成長的能力。記錄與能力在基督裡二者兼得，缺一不可！有祂足夠！

 在基督裡得了釋放（西2:13-15）基督十架的得勝，我們不再被罪轄制、靈裡得自由並得以向仇敵誇勝。「得釋放」是福音賦予的特權，從仇敵權勢下得自由是神首先要完成的恩典工作。基督的得勝是何等佳音！

## 新生活寫實

 西3:5-11說，當我們成為基督徒，基督裡的豐富開始與新人的掙扎發生關聯。試煉與試探雖多，然我們卻能以新優勢來回應；活潑的信靠是成聖過程中的必需。聖潔始於基督、祂也是所有聖潔的本源（憑信心來、加入），而我們必先歸屬於祂；所以首先當覺悟自己的罪孽與軟弱，來投奔於祂。

 基督裡的福氣，鼓勵我們去誠實面對屬靈的爭戰；真基督徒，不徒有良心平安，更有內心的爭戰。那是人心對世界、肉體和仇敵的光榮聖戰，是我們與基督聯合的明證。

## 改變得實現

以基督為中心的新身分，並未除掉罪的掙扎；然而這些掙扎卻不再能詮釋我是誰。基督把掙扎和改變之間的鴻溝以救恩賦予的新身分、新記錄和新能力聯繫起來，使改變成了可實踐的目標。

# 第三章 祂創始成終

12/09/2018

 人類都有尋找意義(make sense)的本能，不論自己是否察覺，在順境或逆境裡，人會不斷地去尋找所發生事件的原委與意義。然而，各人不同角度的詮釋與結論，會引導我們走向不同的特定方向。

 人生不時面對著墮落世界裡的各樣試探，我們無奈地企圖去搞懂現實生活的狀況，更常有著願景幻想事情可能還會有轉圜的餘地。

 在此，作者用了不少篇幅來闡述人生願景與神終極旨意如何牴觸。

## 現實與展望

 幻想與夢境並非道德中立的，想像力是既美好又危險的！它很容易被自己的罪所綁架。夢想能表露信仰，也能暴露出自己心中的慾念（貪婪、自私、懼怕、怒氣、懷疑、無望、與物質主義）。我們都是墮落的夢想家，不切實際地嚮往一個更美好的境界，多半關乎我個人的人生規劃、而非主的旨意！你可曾察覺：我們竟常與智慧慈愛的主相互矛盾！

 在人生許多嘆息與無奈中，聖經卻挑戰我們膚淺的夢境（僅希求環境改變而已）。此時，神卻說那真正需要改變的是人自己！神要改變的不僅是外在的際遇與人際關係，祂更定意要來拯救我們脫離自我。祂慈愛﹑恆久更新工程的焦點正是我自己。

 神會怎樣來改變我們？改變我們活著的目的－為主而活，林後5:15；改變我們邪惡的欲求，被神的性情所取代，彼後1:4。使我們越來越活出以神永恆旨意為念的生活。

## 比夢更美

 腓1:3-11，保羅對腓立比教會的信心並不平行依賴這群人本身，他的信心乃是垂直落實在基督耶穌的身上；因此他能歡歡喜喜地祈求。不論人生際遇如何，那在我們裡面動了善工的，必成全這工。當我們順服神，祂必引導。這以基督為中心的信念領我們走向人生終極的目標，使神的榮耀得著稱讚。這是保羅在獄中最切望腓立比教會能領悟到的真理；根基於愛神至終帶來愛鄰舍的行動。這也是神國工程的藍圖。

 人生很少是簡單的議題。在恩典中長進是一個過程，而非一個事件；棘手的事不可能憑著信就隔夜消失。基督徒的人生有如在曠野行走天路，是一個旅程。

 神必要成全祂的善工，這是我們在各樣處境裡的鼓勵與盼望，雖然我們並不明白。但直到竣工，神不會歇手。

 用何眼光來面對人生？神如何邀請我們以嶄新的角度審視人生？要我看見甚麼？透過這滿懷盼望的經文，此刻我如何邁向神所規劃的目標？新眼光能調整盼望、影響行為！如專為能工巧匠預備的老屋出售！

## 終點在望

 救贖的故事是聖經內容的主軸，我們正活在世代交替（already & not yet）的交集階段，身處故事中段，使人嚮往知道完結篇的劇情。只有當我們知悉完結篇，我們今天的際遇才顯得有意義。

 亞當與夏娃不以敬拜與順服神為滿足，他們竟然以不服僭越了神的計畫，這反抗向完美的世界打開了罪惡與毀滅的水閘，斷絕了神與人之間溝通的管道。但神卻不以此殘破現狀為滿足，神向罪惡宣戰，並差遣祂的兒子降世，以十字架贏得最後的勝利。現今，神致力將這勝利應用到我們這些被罪習染的百姓與罪惡世界。提醒：

 1. 要走對方向，就需要認識自己終極目的地

 2. 唯有從永恆的角度來審視今生(here & now)，人生的細節才具有意義

 3. 永恆教導我們人生孰輕孰重。

 聖經故事若沒有永恆性就失去意義；聖經的完結篇，遠勝現今的光景：罪被征服﹑神的百姓蒙潔淨﹑宇宙被重建﹑若其中減損一分都算是全然失敗。那時所有的受苦﹑破碎﹑磨難﹑犧牲和戰爭都不再有意義。林前15:19，因我們不是只對今生有指望！神在此刻的成就與呼召，只有從永恆角度來看才有意義。

## 往裡看﹑往回看

 啟7:9-17 使人窺見永恆榮景，許多人從大患難中出來，如今在寶座前事奉。我們彷彿看見被殺的羔羊坐在寶座上，聽見旅程終了的聖徒歡聲雷動的敬拜聲。你有否看見自己也置身其間！因為你也身在神的故事裡，如今這就是你的終點，是神要領我們去的地方！所以你一定會歷經炎熱寒霜而挺得過來。

 永恆淨化價值觀－屆時唯有救贖宏恩是值得永遠歡慶的唯一題目！神的恩典使我們逐漸從罪中得釋放；不僅於此，神更恢復重建我們，使我們成為甘心的敬拜者，與祂的性情有分。唯獨羔羊和救贖！恩典是神應許必要完成的過程，永恆則是祂對我們的保證。在現今掙扎中，神使萬事都互相效力，來成就人自己規畫之外，非人手所能成就的工程。唯獨永恆眼光能告訴我們甚麼值得為其而生或為其死。

 人轉變的過程，不是倚靠救贖，乃是圍繞著一個人物－那位救贖主基督。祂是永恆的盼望，祂是那位創始成終者。

 如何預備進入永生? 我人生的錨堅固又牢靠！每個艱難時分都是神所賜與﹑向祂邁進的一小步。我們並未豁免於今生的苦難，但救主會善用環境中的每一個人物來造就我們，使喜樂滿足。

 路上應時的幫助？西2:9-10 我們在祂（靈）裡面得了豐盛！

# 第四章 與主聯姻

12/16/2018

 當年Paul Tripp進入婚約，未曾料到他的學生貸款在這法定結合中，頓時成了他妻子的負債；而她妻子多年的積蓄也成了他的資產。同樣，成為基督徒（進入與基督的親密關係中）的那一刻，基督承擔了我的一切債務，並慷慨地餽贈祂的所有資產。這是何等驚人的恩典！（節錄自「磐石之上」p.171, 我們所有的屬靈福份無不在基督裡，也只有當我們在基督裡，這些在基督裡已屬我們的福份，才會讓我們在實際經歷中體驗得到。聯合與相交是舊約神與祂百姓之關係的中心。P.177, 如果我們是與基督聯合的，那麼我們就是與祂為我們所成就的一切聯合。）

## 轉變的主角

 聖經說，這個有深度的關係所生發的改變，是被建立在一個穩固的法定根基上；使我們逐漸模造成那位聯姻對象的形像。基督開始了這（與祂有關聯的）善工，腓1:6，祂也必（在所有與祂聯合的人身上）成全這工。這是最獨到的改變，因為基督所給予我們的偉大禮物正是祂自己。

 ＊盟約－聖經以婚約來描述我們與神的關係，乃是依據盟約的觀念。這關係，是由神發起，而我們來參與，賽54:5-8；約17:23、26提到信徒的合一，是建立在個人與基督合一的基礎上。約15:1-11葡萄樹與枝子的比喻，中心思想是在基督裡。

## 專注於基督

 我們可能以為改變的要素必定是透過恩典之法（means of grace），如讀經﹑禱告﹑團契生活﹑擘餅...等。神有目的地使用這些管道，但它們本身並不是那個目的；只要不把它們當成終極目的，所有恩典之法都是好的，也是必要的。基督徒人生並不局限於這些管道；憑著信，神將轉變生命的福祉帶給我們，那就是與基督聯合，西1:15-23、2:1-15。

## 與基督聯姻

 ＊基督會如何在神兒女生命中居首位？保羅在林後11:1-3，以為父的心腸提到，我們多麼健忘自己是已經許配給基督了。在歷史中，訂婚與婚娶意義相等；我們許配給神的人，等待著羔羊婚禮的完成，此時已身在婚姻關係中。

 ＊許配給主是甚麼意思？答：神透過基督使人與神和好，並且與人建立一個極親密的個人化關係，甚至把祂兒子基督給了我們。基督已經把我們當作祂愛的對象，同時我們也要把基督當成我們的終極配偶。

 ＊有哪些虛假的情人會誘惑我們忘記真實的丈夫和祂的信實？＊我們為什麼會去敬拜其他事物來取代基督？答：我們會去敬拜那些吸引我們的事物，我們容許﹑奉獻自己給...太多其他選項，卻不能從其中得到自己嚮往的身份認同與意義。

 我們用許多虛浮的模式來形容基督徒人生：勤奮工作好得回報﹑規劃好的靈命操練﹑追求更多的神學知識；但基督徒人生實在是一個私密﹑個人又全面的關係。保羅懇勸我們要保持專注於個人與基督的關係，有如夫妻間的專注；必須時刻與試探抗爭、謹慎儆守，因為極易出軌。這是人生最重要的關係和今生最重要的際遇。切記：

 1. 凡許配給基督的人，今生的重心不在追求個人滿足，而在於靈命的純潔。

 2. 我的婚配有著此時彼時(Already & Not Yet)的體制，現今是預備期（每天的片時片刻都是轉變像基督的契機），將來在天上成全圓滿（基督成為我的獎賞）。

 3. 基督徒的人生是基督一手全包，遠超過追求靈修、金錢奉獻、參與事奉、研讀教義、敬拜情操等，而基督卻沒有居首位。保羅說，基督教的核心思想，就是在世界誘惑環伺之下仍保持對主忠誠不渝。若基督真值得我為主而活，我們要反覆思想祂的美好！瞻仰祂的榮美！

 ＊誰是我的良人？祂如何吸引我？與祂聯姻，我得了怎樣的好處？我如何在世俗的誘惑下，保持對主忠貞不渝？

## 祂是我良人

 若要委身，基督要我們在成為門徒之前，先計算代價，免得懊悔。西1:15-24，描述出無與倫比的基督！當我看見祂的超凡，怎可能再動情去愛上其他受造？此處用一連串的名字、品格特質與角色來描寫耶穌，使人心生愛戴，如祂是神的像﹑首生的﹑造物主﹑萬有為祂而造...和平之子等。基督配得人心中超絕的地位，配得純潔虔誠的敬拜。這是屬靈的真實。地上婚約不過是與主聯姻的小影，神設立婚姻為著使人明白與神建立關係的真諦。基督帶下豐盛，而我又擺上了甚麼？

## 聯姻的福分

 西1:21-23﹑2:1-15，地上婚姻關係中，夫妻仰賴主恩一同成長，接納對方的本相；與主聯姻卻不同，基督帶下資產﹑我們帶來負債；明知我們心裡與祂為敵，基督仍加入我們。所以，除非看見自己本相，我們無法全然領會基督所賜福分！

 ＊我們有哪樣長處，使基督驗中我們成為愛的對象？

 答：我們原本一無是處（因罪與神隔絕、與神為敵、愚昧眼瞎、易被蒙騙、隨意受牽引…死在罪中）基督的憐憫傾注，只因基督選擇如此做。

 保羅鼓勵我們認清自己本相，並且蒙召活出每日與基督相交與建立友誼的關係，每天稱揚與主聯合（過去、現今、將來）。

 ＊為何強調這些對比會如此重要？

 答：面對本相與信靠基督是信仰的根基；兌現了多少基督裡的福分，大大影響著我們所做的每一件事。來到施恩寶座，不僅際遇﹑關係﹑現狀得以改變，更帶來屬靈層面的深度變化；基督的恩惠轉變了人內在的屬靈天性，使我們成為新造，石心變肉心，林後5:17。都因著關係上與主聯合，天天得蒙聖靈更新。這是正常基督徒生活的寫照。透過聖靈內住，雖尚在施工中，我委身於神所關注﹑持續進行在人心中的改變。

## 有益抑有損？

 甚麼會妨礙與主聯合的新關係？哪些虛假情人會勾引我離開向主的純潔與忠貞？

 答：腓3:4-9，就是那些我從前認為有益的事物，如今卻阻擋我看見自己對基督的需要。

 自視的資產－將信心安置在自己的順服與表現上，而不因此向神感恩。以致它們成了我們（看不見自己需要）的負債！

 基督的資產－不僅沒有債務隨行（腓3:9；並不加上憂慮，箴10:22），祂還清償了我的罪債﹑更新了我的視野：祝福是感恩的機會﹑挑戰則是靠主成長的契機。

 ＊人的回應卻是依據自己認為「所是」與「所有」來評估

 ＊基督帶來了垂直關係的豐厚資產，使我現在可以過新生活。

## 生活的實踐

 彼後1:3-9，忘記(自己的新身分)使人閒懶不結果子，看看「與主聯姻」如何影響著我們：

 失業的打擊－震撼了財務壓力﹑身份與安全感；但最尊貴的身份還在。（天路歷程裡小信懷中的文件！）

 乏善可陳的工作－得不到滿足﹑喜樂﹑成就感；與主的關係仍對自己的一言一行賦予意義（i.e.仍可叫人得生命）。

 單親的重擔－專注自己﹑心懷不平；忘了自己在基督裡的本相，原本是寡少智慧﹑能力，卻仍是全豐全足之基督的新婦。

 慢性病的侵凌－期盼健康﹑無病無痛；病痛挑戰我們的安全感，原來（神所應許的）財寶從來不是物質的，內心可以一天新似一天！林後4:16

 屬世的成功和祝福－順境與逆境同樣挑戰我們與基督的關係，人容易在順境的飄飄然中，受試探忘記神﹑自高自大﹑獨立自主。申8:10-20，你要謹慎，免得忘記...；你若忘記，就必滅亡。

 要認定生命中任何美善事物都是神的憐憫和恩典（從上頭來的，雅3:15-18），包括自以為擁有的智慧﹑善良和努力。神滿足我們所有需要，為要使我們在順境或逆境中親近祂，並享受祂。我們的一生並不在於所擁有﹑所感受﹑或所成就的，而在於基督裡的身份！這新關係使我們能從過去的失落中，重新站立起來。

# 第五章 群體蒙恩

12/23/2018

 一個專注於個人在恩典中改變與成長的進程，最好﹑也首先必要地出現在一個團體（community）裡面。（某團契多年成長的見證：一姊妹對神心懷二意的掙扎，她的率真和長進對其他人帶來的正面鼓舞；另一弟兄從長期的掙扎與憤怒中悔改，轉而成為服事他人的榜樣。雖然這團契仍是蒙恩罪人的組合，耶穌卻讓它的聚集變為有意義。因為基督是焦點！祂使轉變的潛力臨到所有團員；每次聚集總會期待遇見良牧，使大家因此得豐盛生命）

## 無人是孤島

 電影「非關男孩」(*About A Boy*)的啟發：人人都渴求友誼，不會只是一座孤島，卻因自私的動機，使我們對人際關係愛恨交織；因為有意義的人際關係是需要去耕耘、捨己、謙卑、與無私的；人與生俱有愛人的概念，但去愛人卻又暴露出自我中心的光景。

 聖經卻要我們在基督的身體（教會）中經歷恩典的成長，團契生活是持久改變的一個主要成分，救贖大業包含個人與神（垂直）的關係，也同時包含與他人（平行）的關係。（It takes a village to raise a child. It takes a church to raise a Christian.）

 小組所經歷到的見證，是神蓄意要讓改變成為集體的經驗；神以此為團體的目標；神在個人身上的作為，是跨時代神百姓的總體救贖故事的一部分。雖不符合人的直覺，卻是神的法則，藉著在基督裡與神的兒女緊密連結，使我們因此更像基督。

## 三一的真神

 群體的福祉，不僅在於個體間的友誼，更在於神自己住在群體中，三位一體神的每一身位之「所是」與「所為」都與另二位密切聯合。人是照著神的形像受造，難怪人天性就渴望親密關係。罪使人對關係的渴求變成偶像崇拜的光景，期待從他人身上得到自己對所有人際關係的滿足，若不能順心，就會做出傷天害理或罪惡之事，常本乎自我為中心。

 然而神的救贖計畫主動的使人與神和好，也與人和好。福音開啟了友誼之門，使我們能模塑成神兒子的模樣。弗4:1-6說，福音的實踐顯在每日人際關係中的謙虛﹑溫柔﹑忍耐﹑寬容。保羅不是教信徒去開創，乃是信靠基督，在基督裡立即享有與神﹑與神的家（教會）在關係上已有的實際。我們當不遺餘力的使我們的關係，反映出教會與聖父﹑聖子﹑聖靈合一與相愛的關係，它從開始﹑持續到終結，都以三位一體的神為中心。

 創15:7-21，神與亞伯蘭立約，並以咒詛性的起誓指自己若不兌現所應許的，必承受祭牲同樣的待遇（劈成兩半）。是我們人類失敗了，兩千多年後，三一神卻為我們撕裂成碎片，好使我們在基督裡與神﹑與人和好。這是所有人際關係的根基。使我們可以在得罪人或被人得罪時，因著三一神的犧牲而得以轉向主內手足和好。若我們把神的救贖宏恩常擺在眼前，以此來面對教會裏的人際關係，我們的友誼必會改觀！並且我們得以被建立﹑長大成人﹑滿有基督的身量﹑連於元首基督。

## 歸屬神的家

 兒子名份不僅是個人性的，也是團體的福分（被接納進入新家庭；有如Tim Lane牧師領養了老四，他不僅因此有了新父母，還得到了三個手足，成為家中一份子）。神要在祂百姓身上成就甚麼？神拿去中間隔斷的牆，使我們成為走向他人的一群人。我們成了神家裡的人，歸屬一個超越我們本身的國度，一同盼望﹑相愛﹑敬拜﹑事奉；在神看來極為重要。

 救恩使我們與神﹑並且與人以愛相繫（不是二選一）；個人與基督的關係使我們如今與眾信徒連結。全本聖經都當以強烈的團體主旋律來讀，而非透過個人眼光。人看為徒勞，神卻視集體成長為鼓勵人成長的上乘之道。我們必須費時費力來經營的人際關係，卻給自己帶來長進。親密關係必因人的罪而相互得罪，需要操練彼此認罪﹑赦免，以及在極限中彼此服事，磨去人的驕傲；救贖性關係更催促我們向己死，這是永生之道。當我們越認識己心，越能看見神無比的恩典，改變自私個人成為有愛心的團體。在此救贖關係中，揭露出人需要改變，且助人轉變。

## 蒙愛如手足

 弗3:14-21強調神使個體基督徒在基督身體裡成長得有根有基，能以和眾聖徒一同明白基督的愛，是何等闊長高深。當我們在與聖徒相交的群體中，每個信徒帶來對基督之愛的獨到洞見與經歷，增廣了眾人對基督之愛的見識，是單獨信徒無法達到的完滿境界，使基督的身體在愛中被建立。所以個人轉變必須在神的家中（教會）來完成，使人更少自我﹑更多像基督。實踐福音乃是團契生活的根基。

## 同被神潔淨

 神兒女成長的要素包括對有害的事說「不」，和對造就生命和敬虔的事說「是」。基督裡的友情，不僅啟發人看見神的愛，也幫助人學到順服神的勇氣，追求聖潔，提多書2:11-14。神恩典的目標是建立一個活潑﹑健康又合一的信徒群體，脫離罪惡和其轄制，熱心行善；這是神所珍寶的產業。因此我們需要團體生活，藉著彼此相助來建立基督的身體。好像活石，被建造成靈宮，彼前2。這是呼召個人進入群體生活。

 集體成聖也談到恩賜的多元化；當恩賜失去了成全基督身體的思維，個人化的恩賜就成了分裂﹑抨擊群體的反動力。團結才能達到美好的地步！若不用多元恩賜的組合來表現基督的恩惠，這恩惠就會被愚行和驕傲所蒙蔽。恩賜是為了成全聖徒，而非自誇；沒有這樣的見識，恩賜不能彼此配合，反而產生紛爭。哪裡會需要你的恩賜？當你看見基督身體在何處有軟弱缺失，很可能那就是神要你去服事的所在，因你能用你所擁有恩賜的眼光來看見這些弱點。看看一位聖徒回天家所動員眾肢體恩賜的使用，集體的表現彰顯出神的恩惠與能力。團結帶來力量！

## 共享主聖禮

 洗禮與主餐禮都是恩典之法。徒2的洗禮，描繪了聖徒個人的重生﹑得潔淨，也同時蒙召進入基督身體，同以神的恩典為中心。主餐禮有著個人與團體的雙重層面，林前10 & 11；個別聖徒蒙召悔改信靠而自省，林10:17則講到同領基督的血與同領基督的身體，二者缺一不可。

 這表白神改變人心的工程是以「關係」為核心。謙卑虛己的群體不是基督徒生活的糖霜，它是本質。彼此相愛的關係是達到個人成長的途徑，是得潔淨的表徵，也是福音真理對世界的清晰論證。當我們追求透過以救贖性的關係而有的個人成長，就得到一個強有力的結合，基督的新婦（教會）裝扮美麗去迎見新郎。這提醒我們需要在何處成長，與我們會需要多大的恩典來落實成長。沒有人可以在神所安排的環境之外成長，我們必須是一同成長。

# 第六章 圖解人生

12/30/2018

 達到目的地，不僅需要方向的指點，更需要清楚的地圖﹑甚或一份鳥瞰圖（宏觀）。然而，面對神的話我們常犯的錯誤，就是把神的話減縮成一本生活指南，僅用來對人際關係、教會生活、財務、婚姻、親子等項目指點迷津，自己卻仍失迷無助。這是對聖經施暴，也剝奪了聖經的功能。

 聖經卻是世上最深具重大意義的故事書：介紹人認識神﹑精確地解釋人的身分﹑闡述人生的意義﹑並指示人如何為自己的痼疾（罪）去尋得幫助。聖經邀請我們從日常生活中提升而得以窺見人生全貌，看見神的計畫與祂恩典的目的。聖經邀請我們與最偉大的嚮導耶穌建立關係，賜予我們不再迷失的智慧。

 神透過祂話語全面又實用的智慧進入人失迷的光景中，聖經以神的眼光來講述人生，邀請人來認識神、認識自己、曉悟人生，並且知道神要如何來幫助我們解脫罪擔。聖經是最好的屬靈羅盤，為我們定位﹑並指引前程。

## 恩典和隱喻

 聖經描繪人生的全貌，只有當人看見了人生的全貌以及神的計畫，人才能夠搞懂自己人生的細節。聖經描述在神主導的改變過程中有四個要素，說明神會如何使用我們日常生活中的際遇與關係來改變人心。

 神的恩惠與慈愛，彰顯在祂如何精心設計祂所造的世界。神的創造不僅展現祂的屬性，在功能上也有如真理的媒介。藉著所造之物的循環或變化，處處表明神的存在，如陽光、花朵、岩石、小溪、螞蟻等等，這些尋常受造之物都是展示神真善美的器皿。

 神知道人屬靈的眼瞎，祂就用人眼所熟識的物質世界，幫助我們用新眼光和新領悟來看見自己。神以芥菜種來描述信心、活水來解釋內住的聖靈、百合花來闡述神父愛的關顧....我們在一個處處展現真理生機的大環境中開始每天的生活。神不願我們因瞎眼宿疾而終身失足；也不願我們被撒旦的謊言與似是而非的真理愚弄。神太愛我們以致不容許我們停滯在自己偏狹的詮釋和見解中，因此祂定意要來幫助我們認識真理。神所創造的世界就是祂施恩的手段，帶給我們屬靈的視野。

## 人生的藍圖

 本書從聖經整合出一個人生的全貌，包括四個要素（而聖經中並沒有用某一經節來闡述此一模型，而此人生圖解是歸納整理出來的）：

 1. 生活在墮落世界會是如何光景？(what)

 2. 我們，墮落的族類，究竟是誰？(who)

 3. 這位受造之物的救主與生命主宰是何許人？(who)

 4. 神要如何逐步地用恩典來轉變我們？(how)

一旦我們開始在聖經經文中識別出這四要素，並以簡單的圖解來認識神工作的規則並解讀自己的人生，就得以充實領悟到聖經所教導關乎神﹑關乎自己﹑和關乎人生之事。在與主同行的改變生命之旅中，得以在智慧中成長。這模型適用於每一信徒。神邀請我們來進入情節！

 這不是研讀神學，但它有著所有神學性的重點，我們讀的乃是自己的屬靈自傳。用這藍圖當成一面鏡子﹑診斷的工具﹑地圖﹑視窗來認識自己、一個當環境沒有改變卻仍能活出新人新樣的視窗....它提醒我們並非孤軍奮戰，基督已經預備了一切所需；它教我們如何支取神恩典的資源使自己恢復到神原初所期望的光景；每一個要素，都關乎我的人生與神的關係。

 最明顯表達這模型的經文，是耶利米書17:5-10﹕

 要素一：炎熱（Heat）每日生活的遭遇，逆境、順境與試探

 要素二：荊棘（Thorns）對遭遇的環境所做出不敬虔的回應

 要素三：十架（Cross）神的同在透過基督帶來改變的力量

 要素四：果樹（Fruit）神在人心的工作而對同樣際遇的敬虔回應

## 如何解讀

 用以上四要素的眼光，讀林前10:1-13（將四要素套入以色列百姓所經歷的艱難中）﹑和林後1:3-11（保羅的個案）。透過這些經文，選擇你自己人生中所需要關注的某一方面，也嘗試著看到這四要素如何能提供對自己切實有效的深刻了解。

 其實這些經文中的回應也反映出我們自己內心的光景。聖經指出人心總是隨時活潑地與境遇、人際關係互動著，行為是內心的湧流。我們不停地思考、企望、嘗試解讀所發生的事件，而我們的思想與慾望影響著我們對事件的回應。正因我們是罪人，我們傾向以罪惡回應。我們所說所行會帶來後果，而日復一日我們收成著自己所種下的。

## 我來了﹑我看見﹑我改變

 迷失了？這裡有盼望。靠近那些迷失的人？這裡有幫助！願神（對人生與改變）的眼光，給予我個人盼望和服事的勇氣。願神簡明的隱喻照明我的前路：

 ＊炎熱（我個人的遭遇﹑順境或逆境，原來人心總都在回應著。聖經的世界就是你我今日生活寫照）

 ＊荊棘（我如何主動回應？原來我從不是被動的！我想得到甚麼？我的信念是甚麼？人從內心用行為去回應，並且繼續不斷地以惡行回應而收成惡果）

 ＊十架（神是誰？神在基督裡說了甚麼、又成就了甚麼？祂是我患難中隨時的幫助﹑繼續與我同在；基督將自己捨了，並從內心更新我、使我脫胎換骨；我仍在施工中；神興起環境與人際關係，好在我身上模塑出屬天品格，不達目的神不會歇手。）

 ＊果樹（神如何呼召我以悔改和信靠來尋求祂？以愛回應？如今我能以嶄新的方式來回應同樣的壓力，蒙了神的祝福也能去祝福他人；我可以不再逃避，而是憑著勇氣與信心去面對每一天）

 我們當以救贖的眼光來審視自己的人生，並且容許神來暴露自己的行為和內心的光景。如果神參與我內心的掙扎，這自我省察的勇氣就能給我們帶來個人持久轉變的盼望。以馬內利的神已經來到我的故事中，我的人生必不再一樣了。



# 第七章 炎熱一：神在其中

1/06/2019

 個人的信念是我們用來詮釋人生的鏡片，是集合自己各樣的經歷，在不自覺中所領悟出的獨到見解，卻是具有詮釋意義的。逆境中的情緒歷練，並非處於靜止狀態；它們會轉化成微妙卻極具影響力的推論，關乎神﹑關乎自己﹑關乎他人與人生。

 然而這些個人信念上的重要變化並沒有經過深思熟慮。換言之，未經處理的感受成了我們對人生的解讀，情緒化為結論，竟然會推翻了自己所承認的信仰。長此以往，我們口中所承認的信仰與心中實際接受的信念，漸行漸遠。直到患難暴露出內心的信仰危機。想想自己的信仰，是否也有這樣心口不一的危機？

## 炎熱：神如何看我的境遇

 順境逆境、炎熱或甘霖，人總會對所發生的事有所回應。聖經從不避諱談到人生的遭遇，更不敢置信的是，聖經誠實描述我們所認識痛苦的世界。神明白的表示，祂了解我們每天所面對的炎熱，給我們帶來安慰。沒有一個人生經驗對神會是一個震驚，神給祂百姓的盼望與幫助反映出祂都能體會。從詩88可見一斑：

 ＊在黑暗中孤苦無依？彷彿整篇詩都沒有一個正面的結尾，怎能使人受益？而詩人經歷到絕望、被棄絕、失去朋友、無助….

 答：從不同的眼光，可學習到：神能體諒人所有的經驗﹑救贖主的應許正臨到了困苦中的人們﹑神也直白地邀請我們誠實面對自己的人生﹑在艱苦中要憑信心投奔神而非遠離祂﹑聖經從未粉飾太平，它是你我人生的故事書。

 ＊哀歌中的盼望－這首可拉後裔的歌是在聖殿中世世代代被吟誦的，因神蓄意讓這最黑暗的哀歌來啟迪最輝煌的盼望。人生愁苦的困境引向奧妙﹑榮耀的恩典。彷彿它對人呼喚著：「照你本相來吧！到我這裡來得安息！」「我的身體已為你捨去，不必再懷疑我的良善和慈愛。」人對神最真誠的回應就是敬拜的一部分。

## 依據聖經的寫實狀況

 雅1:1-15 雅各書有其獨特的歷史背景，它的讀者正身處火煉的逼迫中，苦難在所難免，雅各提醒他們不要心存僥倖﹑掉以輕心，免得難上加難；神的智慧選擇讓我們留在殘破的世界中生活，我們面對苦難時不必驚訝。腓1:29﹑彼前4:12 也提醒苦難是人生的常態。在雅1:2&4 強調試煉帶來的祝福，他甚至說這正是我們所需要的；試煉是神計畫的一部分。缺少了試煉，基督徒仍停滯在不成熟﹑不完備與缺欠之中。試煉有助於人的成長！

 1:5-8 雅各催促我們到神那裡尋得幫助與智慧，他回應試煉的典範不是抽身，而是呼求神，好得著從神來的智慧。順境或逆境都是試煉，都提供試探與犯罪的契機，也帶來考驗與成長。

 1:13-15 試煉是外在際遇（炎熱）暴露出人的內心（荊棘或果樹），同樣的土壤能產生兩樣的結果，關鍵在於人心。試煉本身並不使人犯罪，犯罪乃人心的抉擇；試煉也不會使我們變成為另一個人，試煉所產生的後果表露出人心原本的光景。

 1:16-18 神乃是賞賜厚恩的神，祂所賜最大的福分就是耶穌基督，我們的救主與朋友；我們從祂得到新生命。當誠實謙卑地來投靠神，不要因試探而姑息自己的憤世嫉俗與得罪神的習性。

 詩88和雅1都說到神安慰在罪污世界中落難的人，詩88強調神能體會人所經歷的困境，而長老雅各以牧者的胸懷來堅固群羊。它們都肯定炎熱，也指導人如何回應炎熱，好得到真正的釋放。

## 你﹑你的主﹑與試煉

 在聖靈的光中自我省察：苦難臨到為何會讓我意外？我會對苦難做出怎樣的假設？而它們又如何增添了我的苦楚？（你會試圖低估人生的苦短？會期望一生無憂無慮？你會認為好事與壞事是全然不相干的經驗？你會以為靠著自己仍可有智慧與能力來迴避或忍受苦難？每當力有不逮時，你會覺得意外嗎？...）

 花時間來忖度自己的人生。目前的炎熱在那裏？書中的問題使你的回應更加具體與實際。(你經常面對的壓力是那些？哪些是神給你的機會？哪些是你的責任所在？誰是難以相處的人？在怎樣情況下你感到無助或被誤解？怎樣的情境會使你故作鎮靜？...）

 在回答本章中這一連串問題時，要記得你是蒙愛的，神能體會你所承受的每一個壓力，神也在其中與你同在。神邀請你將你的憂慮﹑失望﹑恐懼﹑懷疑與懊惱帶到祂面前。當日頭炎熱難耐時，來投奔你的主，而不是轉離祂。你必能找到安慰與力量，那是別處尋不到的。

# 第八課 炎熱二：我身在其中

1/13/2019

 我所期待的人生會是怎樣？當我們懷抱著不合聖經﹑不切實際的期望，我們的人生經驗就越發顯得複雜。面對受壓的情境，我們備感震驚；我們會詰問神的良善，並懷疑自己的信仰是否出了問題；甚或以為神把對我們的遊戲規則改變了。

## 真實世界的細節

 羅8:20-22，保羅掌握了地上生活的本質：

 1. 服在虛空之下（所有的努力似乎都是徒勞無功﹑盡是挫折；罪的入侵使得宇宙一事無成，無人得以逃脫。）

 2. 敗壞的轄制（所有生物都在邁向死亡，人卻無力轉圜。神原初計畫乃生生不息，罪所加害而導致老化與死亡，甚至連靈命也會步向冷淡死寂，聖經也會變得枯燥無味。你在哪裡體驗到了？）

 3. 如同產難般的嘆息勞苦（產難提醒受苦乃過程中的一部分，影射著救贖工程在進行中，雖然痛苦如影隨行，有天都會成為過去。但如今並不豁免於疼痛，這是現實的光景。）。除了神自己，所有受造因著罪與墮落，都殘破不堪，失去了原初的榮耀。

 聖經還加上其他方面的事實：個人罪惡的存在﹑屬靈對頭（撒但）的肆虐，加增了人的苦難，彼前5:8-9。這一切遭遇竟都是所有人生的常態，內憂（內住罪）加上外患（環境與撒旦）。

## 曠野的教訓

 聖經用不同的角度來審視人生，它總是談到主角所處的境遇並專注於他個人的所作所為；不像人的自述，彷彿主謀缺席，往往只見他人所為而不見自己。經文的要求比對一個處境的詳實描述更多，聖經呼召我們要專注於自己身歷其境的作為。

 「曠野」描寫出人生的困境﹑人們在艱難環境中的掙扎。林前10 是一個警戒，使我們在所遭遇的炎熱中，去識別出自己和自己特有的回應方式。其中有三個片段：

 厭煩嗎哪－民11:4-23，驚訝的是，神百姓看曠野的試煉都還算小事，更多把受苦的焦點放在單調的菜單－嗎哪上。然而聖經卻沒有在這裡把焦點放在試煉上，它察驗人是如何回應試煉！（我們亦然，我們會去嚮往過上昔日的生活、諉罪於人、詰問神…）

 在百姓的回應中，他們自己竟然缺席（這對我們而言，一點也不陌生）；所有錨頭都怪罪環境﹑神﹑或其他百姓，卻不知自己的回應使得困境雪上加霜。

 因惡信驚嚇－民14:1-4，百姓驚慌，因為他們期待已久的應許美地竟然不是豁免於試煉的、居然還要面對許多巨大的障礙...他們徹頭徹尾的恐慌了！（我們也會自問：我如何走到了今天的地步？神到哪裡去了？再來還有甚麼事會發生？我當做甚麼？這些問題表達出人心中的懼怕、懷疑、恐慌，使得處境難上加難）

 為水爭鬧－民20:1-5，以色列百姓在曠野越走下去，每況愈下，他們對困境疲乏了，開始責怪摩西。他們忘了過去是神以雲柱、火柱領他們到如今，神有美意。而他們對境遇的詮釋卻完全走調。痛苦立即轉化成（對神的）憤怒，這是我們遇到難處也會有的惡意回應，暴露出人心的光景多過於試煉的本身。聖經的焦點在於人自己。人並非環境的受害者，我們的遭遇並不會導致我們的惡行；乃是環境暴露人心的隱情，表露在我們的言詞和行動中。

## 神在曠野的作為

 申8:2-14，曠野的漂流顯明了神百姓如何錯誤地解讀他們的遭遇，以不信的惡心懷疑神的良善，甚至打算打道回埃及去。然而每個試煉都有神的美意，神要在其中讓他們學到三件事：神試圖教導﹑使百姓謙卑，並且受管教。因為神要：

 1. 預備他們－使他們在應許之地能去面對屬靈障礙，好認識不論遭遇甚麼(受苦或蒙福)，神的手都會扶持他們。（免得落入獨立自主和自給自足的光景）

 2. 認識自己－學習信靠與順服神的誡命（看見自己的內心傾向於不信與不服，漸行漸遠）

 3. 認識神能－不斷地看見神有規律地彰顯祂的大能（不會因著自己沒有勝算而受驚嚇）

 這些試煉從未挑戰到神的屬性，它們反而是神守約施慈愛的明證。神全然知道自己的規劃，祂顧念著屬祂的百姓。但祂會調高炎熱，好預備祂的兒女有能力去面對未來的挑戰。

 以色列百姓的困難在於他們對試煉的回應﹑他們內心的思維與欲求﹑他們錯誤地曲解試煉﹑並以此為質疑神良善的理由。他們寧願舒適輕鬆，也不願為眼前應許之地的試煉做好靈命上的準備。

 他們的遭遇不也正是我們的寫照？所以保羅以此警戒我們。

## 今天的屬靈曠野

 人生就是一個曠野。我們每天都與困難不期而遇，有時甚至祝福也能使我們停擺。在此間，神為著暴露﹑改變與成全我們而繼續施工。祂沒有忘記，也沒有任憑我們憑己意而行、自我侷限。有時我們無法想像，神就在我的炎熱中！神要我們從詰問祂，轉而自我省察。（有一連串的問題幫助我誠實省察）

 神並沒有從你的炎熱中缺席。詩46:1 提醒我們，「祂是患難中隨時的幫助」。就是你在炎熱當中，你也沒有離開過神慈愛與關注的範圍。祂僅是要領你到你所不樂意之處，好在你裡面成就那倚靠一己之力所無法完成的全備救恩。

 唯有當你在祂的愛中安息，就會認識那主導自己回應遭遇的內心，而得以在信﹑望和愛中有長進。炎熱仍會持續下去，我們也還有改變與成長的空間。但就在其中，有恩惠慈愛隨著你，主的恩典也一定夠你用。

# 第九章 荊棘一：甚麼纏住了你？

1/20/19

 崔普有回等著妻子來接他下班回家，她說五分鐘就到，結果又多等了十五分鐘，讓他在疲憊下怒火中燒。幸虧這事件只是幾分鐘就過去了，卻看到身為罪人常有的掙扎。我們雖已蒙恩，卻仍會對那本已不能再掌控我們的想法、情緒、慾望讓步，並且更經常被困難設限而非基督的恩典。所以我們要牢記新人品格的特質與新行為模式；如今我們已經徹底被神的恩典更新了，而我們正日復一日逐步地被神修復中。這就是神現在工作的重心。

 崔普說，他態度上的轉變乃是神恩惠的明證，他因自己錯誤的態度自責認罪；而他之所以會生氣，也表白他還有需要成長的空間，他曾霎時動怒，這就是荊棘所在。

 荊棘表白了罪人的寫真，我們都傾向以惡行來回應人生的遭遇。我們會曲解事實﹑積蓄憤怒苦毒﹑諉過他人﹑操弄擺佈人﹑言語苛薄妄下判斷﹑找藉口掩飾己過﹑試圖以（旁人或自己的）表現來自我肯定﹑向情慾讓步而以報復來懲罰他人﹑自我辯白自我保護﹑自私不體諒﹑不仁慈又忌恨﹑操控集權﹑用冷漠表達詛咒....這些荊棘的影子都不難看見。

 上述這些人生的傾向與模式，我們有看見自己荊棘般的光景嗎？原來我們都還在施工中，生活中都還有著揮之不去的荊棘影子！正是神用特定方式來呼召我們改變和成長的緣由，面對自己的荊棘光景是神轉變人心的主要途徑。

## 神聖不滿足的呼召

 暴怒約翰的例子。

 許多時候身處教會生活，明知自己有改變的必要，往往缺乏緊迫感，或缺乏個人成長規劃。我們太容易安於現狀了.

 神呼召我們不以眼前的光景為滿足。你應當是不安分﹑不滿﹑飢渴！基督徒人生當是「為未擁有的欠缺心懷感恩，或為著尚未達到完滿的境地、有所期盼而喜樂」。我可為自己每天所蒙受的再造之恩感謝神，但深知尚未達到完滿的地步（仍有成長空間）。我為著許多因神恩典而擁有的感恩，但我不願安息於僅僅得到部分屬靈基業的光景。

 (＊discontent指對自己所缺少的，心懷不安與渴求；dissatisfied乃指對目前光景的不滿意而有所期望）

 因此，除非我得到在基督裡的一切，我理當不滿足！神不願我們以眼前所得到的屬靈豐富為滿足，神呼召我們起來摔跤﹑默想﹑守望﹑省察﹑爭戰﹑奔跑﹑恆忍﹑認罪﹑抵擋﹑順服﹑跟從，並禱告，直到我們轉變成基督的樣式。

 自省的人生與不以為足的喜樂，不當和因自責自恨而癱瘓的人生混為一談。神要我們在基督裡新造的盼望中，過樂意自我省察的生活。這盼望不只是赦罪的應許，更包括個人得享自由與恢復神的形像。這赦罪之恩，如今成了在我裡面進行徹底改造工程的恩典。來4:14-5:10，當持定我們所承認的道。

 面對人生重大的掙扎並且看見自己在何處需要改變，我的指望是甚麼？希伯來書提到六件事：

 1. 神並未因我的掙扎而震驚，祂因此差了祂的愛子降世。

 2. 聖經正是為你我而寫，「基督凡事受過試探，與我們一樣」，聖經是針對尋常人所面對信心和品格的掙扎。

 3. 基督進入我的掙扎！祂曾親身體驗過，能體恤人軟弱。

 4. 基督樂意幫助！我不再孤單，需要時我可得憐恤﹑蒙恩惠助。

 5. 基督為我呼求神，祂是我中保，直到我從每一試探中得拯救。

 6. 掙扎時，我可憑信以自己本相來投奔神，唯獨從基督得拯救。

 我的指望不必再去倚靠自己的表現﹑成熟﹑神學知識﹑或個人的完美，我的指望在於基督！祂必要持續不斷地轉變我直到完工。這是幫助我在面對荊棘而能恆忍的唯一指望。

## 不要再像外邦人

 弗4:17-6:18，談到持續不斷的信靠與神聖不滿足所帶來的喜樂。新舊生活模式是根據稱頌基督的愛、神的能力透過聖靈內住的事實、基督職份的建立，給教會帶來各樣恩賜的對比。我們要如何來稱揚這些美好的恩賜？那就要委身於一個持續自省、以改變為常態的生活。外邦人（舊人、荊棘)的行為乃依據錯誤的私慾與錯誤的回應，仍會不時在生活中嶄露頭角（在壓力下，允許自己對人生氣、容忍諸多衝突、惡意詆毀、拒絕饒恕等等），我要自問：「荊棘在哪裡現身？」而新人的新思維和新意願，會帶來新的回應（果樹生活：說誠實話、生氣不犯罪、施捨、恩慈、憐恤、饒恕人）。若仔細省察，不難發現這些新回應就是基督與我同在的明證，我們不可視為當然。神已經改變了我！我不再一樣了！如今轉變人心的工程正在進行中，我要委身於這新成長與改變。

 以弗所書第五、第六章，保羅把這轉變展現在一系列的人生情境﹑每天的人際關係﹑與世界的互動﹑基督裡的生活﹑在婚姻﹑親子﹑職場上；換言之，所有的生活場景都是屬靈爭戰的範疇（這裡的屬靈爭戰並非指狹義的被鬼附、趕鬼等）。然而最慘烈爭戰的，乃是人心的戰場；但基督已經得勝並且復活了，我有權利將這得勝應用到我的內心與生活中，我不再隱藏、公開承認我的需要、深信必有盼望、得蒙幫助。

 基督徒人生是一場爭戰，我們不可能生活在一個承平思維裡，希冀尋得安息﹑靜修﹑和靈裡休憩。在抵達終點（或彼岸）之前，基督裡的盼望，催促我們謹慎自守、分外殷勤，並期許自己每一個明天都會比今天更有長進。

## 請對號入座！

 神聖的不滿足所帶來的喜樂，包含用荊棘和果樹的圖表來省察自己。神呼召我們謙卑自省（書上許多的問卷要認真回答）。神以福音的應許來呼召我們，要我們為自己的荊棘負起責任來。這是果樹人生的起點！首要之務是先披棘斬棘。

|  |  |
| --- | --- |
| 荊棘回應 | 果樹回應 |
| 1.否認﹑迴避﹑逃跑2.誇大﹑擴張﹑小題大作3.易怒和過敏4.以惡報惡5.停滯﹑癱瘓﹑束手就擒6.自我辯白﹑自顯為義 | 1.面對事實2.以適度的情緒回應3.警覺(受苦為要從自滿醒覺)4.參與建設性的活動5.回想（福音的盼望與應許)6.荊棘情境中仍見豐盛主恩 |

 ＊負面的回應出自內心，表達我們所朝思暮想﹑所信託﹑所愛慕、與指望的所在。這些反應幫助我們順藤摸瓜找到特有的敬拜對象﹑取代神的事物。

 ＊在自省中揭露出自己的荊棘來，就算仍置身炎熱的煎熬中也能結出果子。讓我們不再離棄救贖主而另求他去！神顧念也體恤我們，並且祂所給予的憐憫與恩典總能符合我內心所需。

 後記：「主說，我的能力夠你用的。因為我的能力，是在人的軟弱上顯得完全。所以我（保羅）更喜歡誇自己的軟弱，好叫基督的能力覆庇我。」林後12:9

詩歌：十架不會重逾祂恩典

1. 祂賜的十架雖然沉重，不會重逾祂恩典；

我怕的風波雖然洶湧，不致掩蔽祂榮臉。

副歌：十架不會重逾祂恩典，風波不會掩蔽祂榮臉；

我心歡樂，因我知有主耶穌同在此，我就勝過敵權勢。

1. 我路上荊棘並不會比，祂頭上的荊冕利；

我喝的苦杯還遠不及，祂的在客西馬尼。

1. 祂光照耀得更加昭明，在危難的道路中；

我擔子變得更為省輕，當我為人來任重。

1. 我今生活在祂的面前，歡然順服祂旨意；

我知我所受各種試煉，都是化妝的福庇。

# 第十章 荊棘二：你為何被纏住？

1/27/19

 ＊我為什麼會犯罪？

 ＊為什麼我會（持續地）去做這些事？

 這些看似簡單的問題，卻一點也不簡單。我們當像良醫來詳實地自我診斷，不同的診斷帶來不同的處方。唯有正確的診斷能帶來療效；個人問題的誤診會帶來致命的後果。

 人為何犯罪？聖經能拆穿所有俗世神學（甚至許多神兒女的）的膚淺見解，必需用聖經透徹的洞見才能尋得持久的痊癒。

## 如何對症下藥？

 歸咎於人？是創3的古舊戲碼，符合天性，卻未觸及根源問題。

 原生家庭？將情感糾結推諉於父母，也是短暫的逃避。

 某天倒楣？以埋怨人生的艱難，來將自己的罪行合理化。

 身不由己？身體上的「軟弱」竟成了我犯罪的藉口。

 外在際遇可造成影響，但它們只構成犯罪的情境，而不是主因；困難並不會使人犯罪。但難處暴露出人心原本的光景（透過思想﹑言語和行為）。人心是終極的主導者，這是屬靈的戰場。

## 因果現真情

 以上錯誤的診斷都針對外在情境(炎熱)，我們不當輕看這些叫人受苦的重大影響力；聖經從不輕看苦難，它重要信息：神不曾粉飾苦難，卻用了極重的度量來終結苦難。神差祂愛子來與人感同身受，給在掙扎中的人帶來盼望﹑意義和忍耐。耶穌超越最偉大的同情者，祂應許必要再來，且要一次永遠地終結世上所有的不義﹑傷害和敗壞。（C.S.Lewis曾說，基督教不是要人減少一點仇恨，乃是要我們在恨所當恨的同時，也同樣憎惡那在我們自己裡面的）

 行為乃內心的湧流。我們永不輕看世上的殘破或輕看自己或他人的受苦，卻要明確區分犯罪的情境與犯罪的主因，使人能決定你認為自己問題的解答，也能定奪榮耀的歸屬（歸給自己或基督）！若問題都是外在的（去處置環境就好），我們並不需要基督；那麼經歷基督慈愛﹑恩典與能力的機會也都被取代掉了。

## 導因與主因

 有些能暫時解圍的智慧舉措，雖不是終極良方，卻也是帶來安慰的良策，卻不以此為足，比如顧念受虐對象的安全考量。除了個體自身的需要，我們必須首先承認問題出在個人內心（路6:43-45）。若迴避面對自己的罪，只去同情，錯過了福音的核心，問題永遠無法解決、神救贖的大愛被輕忽。這是致命的，沒有比這更為嚴重的事了。

 我的問題是屬靈的（叛離神的心與我對基督的需要），並非心理上（自我形像低落）、社交上（壞人際關係的影響）、歷史性的（原生家庭）、或身體上（軟弱病痛）的。這更是關乎敬拜混亂的問題，因我將這些其他藉口取代了基督，被諸事綑綁牽絆，導致內心失去了盼望與力量。

## 律法與人心

 十誡的前三誡關乎敬拜的對象與方式，針對人心傾向偶像崇拜。申6:4-5重申敬拜的重心，乃獨一的真神。守不住前三誡，也就守不住後七誡；我們如荊棘般﹑罪惡深重的回應，乃出自敬拜神以外事物的悖逆之心。看看我們的光景！為何我們不能守這些誡命？

 第四誡　守安息日vs敬拜事奉自我、誤將工作為身份、高舉個人安逸

 第五誡　孝敬父母、順服在上權柄vs順己心意、高抬自己

 第六誡　不可殺人、愛鄰舍vs要求被愛、受人服事、以牙還牙報復人

 第七誡　不可姦淫、持守性貞潔vs追求個人歡愉

 第八誡　不可偷竊、施予vs佔為己有

 第九誡　不可作假見證、說誠實話vs用言語高舉自己、貶抑他人

 第十誡 不可貪戀、見人蒙福而心喜vs我要你所有的、也不樂見你擁有

 以色列百姓在曠野漂流四十年，神關注的不是他們的遭遇，乃是神百姓心中敬拜的對象！就算才親眼看見摩西所行的神蹟又經歷過了神的慈愛，他們仍被試探去敬拜並珍愛神以外之事物；除非向神忠誠，他們無法在應許之地勝過罪的試探。第4-10誡的失敗歸因於人心，我們被神以外的事物油蒙了心，並相信謊言，以為沒有這些事物人生就白活了。人不是因惡行成為罪人；乃因我們是罪人，才會以得罪神的惡行來回應人生各樣的際遇。

## 好事也變質

 Joe要求「受人尊重」本是好事，但過度期待尊重卻表露了罪的欺瞞和人心的偏執。羅1:25，描繪出罪狡猾的驅策力、與人心傾向敬拜受造之物；偶像崇拜是將（神看為好的）受造之物當成首要的追求，僭越取代了神應有的地位。受造物成了機能性的神祉，就成了偶像。敬拜這些替代品帶下荊棘般的態度﹑思維﹑情緒和行動，罪使神所賜予的美物（神看受造之物本為美好）取代了賜恩的神，祝福反成了網羅。此時，有罪的回應無可避免地出現在個人生活中，第1-3誡被踐踏，同時也毀壞了後7誡。

 勸慰的轉機在於看見自己的惡行源自惡心，並以敬畏神的態度去面對事情的嚴重性。我們不能為他人造成的傷害負責，卻要承擔自己為這被人得罪所導致的不當回應而負責。這是通向更美生活的途徑，卻不是一條易路。

## 爭戰鬥毆之源

 雅各書第四章討論到怒氣和衝突的主因與解決之道，其中滿有真理與慈愛，我們也要同樣地來辨識出取代神的贗品。

 雅各說，人際衝突並非外在的爭戰，乃出自當事人雙方內心爭戰的延伸。當私慾未被滿足，當事人就試圖以猛烈手段來達到目的。4:4更說這樣的爭戰鬪毆表明這些人已經在敬拜神以外的人事物；他們犯了屬靈的淫亂（偶像崇拜），將自己屈服於虛假的情人之下。

 這「我們為何會如此行」的銳利見解，有助我們徹底認清自己心中的偶像，讓我們適當地認識並實踐福音。我們終於找到了問題的根源！因為神定意要透過基督和聖靈的工作來奪回人心。看見自己的荊棘，幫助我們偵測出自己所崇拜的偶像﹑某些特定的取代品﹑和駕馭人心的私慾。

 看見了自己在何處需要轉變，我們才會進一步地渴求恩典，4:5-10。神是一位嫉恨的神，祂卻來尋回我們，不容許我們終久流蕩在外；祂甚至興起逆境，為使我們得到上好。

 最重要的是一顆樂意自我省察的心，看清是甚麼驅策了我的惡行。雅各說，「要清潔你們的心！」藉著恩典，將惡行化為敬虔；然而在恩典中我們並不是被動的！這是屬靈的爭戰，為了弄清楚自己是被甚麼引向歧途，再多的苦勞也值了。

## 犀利的問卷

 屬靈的自覺是莫大的福分！悔改必須是具體又深度領悟的，唯有這樣才能經歷改變。利用課本上34個問題來離棄偶像﹑歸向真神。切記，我們是已經許配給基督的人，祂的資產就是我的資產﹑我的罪債已經被釘在基督的十字架上了，我不必害怕，透過禱告，好好地來審查自己。

 從聖靈來的智慧和能力必會帶來釋放與自由，只要我們看見並且悔改。從此，那坐在黑暗死蔭裡的人，有福音的大光發現照著我們。

例題1：你戀慕甚麼？你愛甚麼（人事物）超過神或你的鄰舍？

例題2：你缺乏甚麼？你想要得到甚麼？甚麼是你所熱切渴望﹑所期盼的？你會去順從誰的慾望？

例題3：你在尋求甚麼？你個人的期望與人生目標為何？甚麼是你的意圖？你為什麼而劬勞？

例題4：你的盼望堆置在哪裡？你為著甚麼盼望而孜孜不倦？或將你的人生建構在這盼望上？

例題5：你恐懼甚麼？恐懼是慾望的另一面；譬如，倘若我渴望被你接納，我會懼怕你拒絕我。

例題6：你喜歡做甚麼事？這是慾望的同義詞，有時我們想要吃掉一加侖的冰淇淋﹑或一天賴在床上﹑或拒絕說話等。（其餘請看課本）

# 第十一章 十架的潛能

2/03/2019

 基督的恩惠與聖經改變的大能，需要在我們親身體驗並且意識到自己有罪回應的框架下，才能被領悟。否則，我們無法得知何謂「基督是所有問題的解答」的偉大；唯有認清自己問題的嚴重性，主的恩典才因此顯得輝煌。

## 基督裡的資源

 有如幼兒學走路的過程，人多半活在願景之下，不分老少。在作抉擇時，也會評估自己的處境能有多少勝算，掂量著如何去取捨。同樣我們也會評估現今所面對的祝福或艱難，有多少成功的把握。然而我們慣用於自我評估的條件（或本錢），往往錯失了我們身為神兒女最核心的潛能。因基督徒可能同時處於尚未準備好又可隨時待命﹑隨時可以承認自己的過犯與軟弱卻又能去迎接新挑戰﹑失敗過還能東山再起﹑沒有好榜樣也無可誇的紀錄卻在各樣處境與人際關係中仍能行善﹑神兒女有盼望與勇氣去面對昨天的失敗。家境、教育、稟賦、歷練與成功都有其價值，但它們都錯失了神兒女最核心的潛能。所以要以神話語的亮光，來審視自己的新潛力：內住的基督。

## 內住的基督

 基督的十字架決定了我們的潛力，遠遠勝過我們慣常倚賴的「條件」（家境、教育、稟賦、歷練與成功等等）。

 加2:20提醒我們，透過聖靈，我們不只藉著十架入門（與神建立關係），更在此時此地，因在基督裡，重新確定了我們的身分和潛能，羅8:9-10（不屬肉體、乃屬靈了…心靈卻因義而活）。換言之，保羅說：基督透過聖靈的內住，賦予我們新心與新能力來活出全新的展望。

## 救贖三要義

 不再是我（過去、死）：因與基督聯合，當耶穌死在十架上時，眾信徒也已在靈裡與主同死。基督的死瓦解了罪的屬靈權勢和統治權。基督一次永遠的獻上，為我們帶來了持續並永存的果效。基督所成就的，永遠改變了我如今與將來必成的光景。「現在活著的，不再是我」！罪不能再作我的主，我可以在原來的境遇中活出新人的光景。我在靈裡已經死去，當我了解這是本質上、恆久性的改變，就能開始了解自己在基督裡的真潛能。

 基督在我裡面活（現在、心）：舊人不只變成新人或更好的人，取而代之的乃是基督自己！昔日罪所轄管之處，如今由基督掌權；人心過去臣服於罪的權勢，如今成了基督的居所，基督是公義、智慧、恩典、權能與慈愛的終極源頭。這是福音成了我的潛能－替代品就是基督！基督住在我心裡，更新了我心，賜下生命，使我可以按心靈的新樣而活，有潛力活出驚人的轉變與長進。

 因信神的兒子而活（每天、心靈的新樣）：不再依據自己的評估、也非順從罪與死的律，如今是根據基督在我裡面活的事實而活，可以在每個特定的順境逆境中，在慾望﹑心思﹑言語﹑行為裡做正確的事，潛能在乎基督！相信並且活出來，就可開始實現神兒女的潛能，漸漸結出聖靈的果子。

## 救贖三涵義

 甘願於活出真我：樂意以神的話自省，看自己看得合乎中道。擁抱「群體一同改變」的真理，由衷感受對肢體互動的必需與感恩，活出敞開、謙遜與可親近的生活。誠實面對自己的掙扎，信仰幫助我們表達出符合聖經的喜怒哀樂等情感。

 營造恩典的氛圍：饒恕、憐恤人，如同從主所領受；也尋求寬恕﹑施捨並殷勤服事﹑恆心忍耐而不放棄（行善不喪志）...都是聖徒的品行（行所當行），羅12:14-；當炎熱來到也結果不止。

 落實恩典與真理：為追求合一﹑平安與祝福而用愛心說誠實話﹑樂意寬恕回轉的弟兄﹑常以基督的心為心。主在我裡面！十架為中心的生活，給我們所有的言行帶來意義與方向，靠神恩典我們渴望能回應出主在自己身上的作為，也願神使用我們來成全別人。這些能使我們在自己的言行與抉擇中產生出人意外的聖靈果子，使我們在昔日爭吵之處尋求平安﹑從懼怕人而敢於說不、不體貼自己而求神的榮耀與人的好處﹑不再聲先奪人而是付代價以愛的言語去服事人﹑過去有苦毒惱恨而如今伸冤在主，對人多有寬赦。

 面對果樹人生，人也許會不免沾沾自喜；但我們當謙卑承認，全都本於基督在我裡面活著！果樹的收成有如一詩篇，頌揚我救贖主的恩典﹑慈愛﹑智慧與能力。

## 知易而行難乎？

 事實上，沒有一天我們沒有虧負基督所賦予的潛能而沒有失敗！倘若我又失敗了，該怎麼辦？雖然因著與主聯姻而得到了各樣賞賜，卻因殘餘的罪尚存，爭戰尚未終了，它仍在人心中肆虐著。我們已被改變﹑賦予了能力，卻尚未達到完全的地步。

 基督的十字架給了我認罪與悔改的真自由，也賦予當下去尋求並蒙主赦免的自由。我們不必再去背負基督已承擔的重擔了，祂已清償了人所無法負擔的罪債。

 若我失腳，當將基督與祂的救贖大工擺在眼前。投奔主，接受祂的赦免，並再一次起來跟隨祂。失敗使人重溫自己「基督為我死」的身分，思想基督為何必需為我死。每一次的認罪都提醒：赦免唯獨來自基督的十架。

# 第十二章 以十架為念的人生

2/10/19

 來到基督面前，我們必會經歷內在生命的改變，在靈裡活過來；但個人的外在經歷在程度上各有不同，但內在的屬靈新生卻是同樣真實。彼得說這是與神的性情有分﹑約翰（用基督的話）說是重生﹑保羅說是新造﹑舊約說這是一顆新心，新約說是非人手所行的割禮（是做在心裡的﹑與舊生命有了一個了斷的隔離，羅2:29﹑西2:11）。基督徒的長進關鍵於他是否對這強有力的新現實篤信不疑（透過聖靈與基督聯合﹑享有新資產與新潛能﹑我們的DNA被徹底更新﹑歸屬於浩大救贖計畫中的新篇章）。

## 聖靈使基督顯大

 聖靈的內住使人經歷瞎眼得看見，如今真理可被領悟，智慧蒙賜予，林前2:6-16。聖靈使人能知道神開恩賜給我們的事：神把萬物和祂自己的兒子一同白白的賜給我們，羅8:32。換言之，聖經的智慧是一個位格，就是耶穌自己！約16:5-15，真理的聖靈引導人看見耶穌，並看見自己的一切所是與所有的都在祂裡面。

## 每日劬勞不懈怠

 為何需要瞭解聖靈工作的重要性？雖然已經重生，我們仍在罪中掙扎；我們了斷成聖的地位已經穩固，然而漸進成聖的工程仍在進行中。現實生活裡，身處罪惡世界，我們每天都會經歷到新生命與殘餘的罪之間的衝突，使人懷疑自己的蒙恩。聖靈不懈怠地工作，為使我們思念耶穌與祂所成就的救恩。聖靈來了，幫助我們活出以十架為念的生活。許多日常生活的片段都不斷提醒我們需要天天將基督擺在眼前。

 ＊作者的生活寫實一，談到他的內心如何又需要重新聚焦。

## 十架為念的人生

 保羅盡心竭力要把信徒在基督裡完完全全引到神面前，西1:28-29。他專注於釘十字架的基督，被釘十架乃基督所有工作的簡寫。基督為我們的罪作了挽回祭，祂的犧牲使人有份於祂的資產。以十架為念的生活，包括基督的一切（祂的救恩與我們享有的福分）：我們的揀選﹑呼召﹑重生﹑稱義﹑得兒子名分﹑成聖與至終得榮。

 我們對自己身分的認知（自我認同、自覺的價值）決定了我們如何回應每日生活的挑戰，尤其是面對炎熱。本章闡述十架為念如何能在個人掙扎從罪中悔改時，幫助我們在恩典中長進。十字架必須是中心，唯有十架精確解釋我是誰﹑我會成為怎樣的人﹑將來我是誰。

 許多神兒女對以十架為念的生活一無所知！我們對自己的認識有多少是依據耶穌在十架上為我所成就的救恩來看？每天早上我們不自覺的自我認知會是甚麼？是依據我的技能、職業？以功能性取代了自我認同，而非蒙召為神兒女的身分？我們不當輕看自己的恩賜﹑際遇或眼前的掙扎，然而這些都不足以取代我們在基督裡更根本的身分－新造的人（我是基督徒推銷員、或有憂鬱症的基督徒…）。

 如何活出每日以十架為念的生活？每個神兒女必須參與自己每日的長進，主動追求信靠順服，參與屬靈爭戰。然而，我不可再小看自己在蛻變過程中，每天持續對恩典之主的倚賴。

## 認清自己的需要

 Andy的故事….

 太多信徒靈命的退後，是歸因於看不見自己持續地需要基督的十字架，而不是以為靠基督入門，日後長進多靠自己了；這樣的心態成了功能性的自我認知，罪既得了赦免，我的蒙神接納還在於自己為主做了甚麼﹑自我的成就而導致自以為義﹑對人論斷與不受教而自我防衛？這是沒有基督的激進狀態（使人驕傲﹑自滿），有時更是沒有基督的消極狀態（產生罪疚﹑憂鬱和許多惡習）。

 以十架為念，提醒我們所有的美善都來自於基督恩典的繼續運行，也幫助我們有力量以自己在基督裡的新身分與罪得赦免去處理自己的失敗。

## 信靠悔改不荒怠

 唯有時時刻刻信靠與悔改，才能拯救我們遠離無恩典的生活。信靠能幫助人把握基督的恩典與憐憫，而不致絕望；悔改使人面對與罪惡不間斷地抗爭，而免於驕傲。這是我們每個信徒的一生所需﹑必須以天為單位連結於基督。信靠就是看見基督的榮耀與恩典並且轉向祂，悔改是承認己罪並轉離，都是基督徒生活的重心，卻絕非易事。

## 信仰落實生活中

 信靠－看見自己在基督裡的身分。重點在於看見（…都是他所生的，約壹2:29；主若顯現，我們必要像祂，約壹3:2）！

 ＊基督是我的義－了斷的成聖！基督不僅為我們清償了罪債，赦免了我們；神因基督的救贖，算我們完全順服了律法的要求。約壹1:9

 ＊得兒子的名分－神對我們不可思議的愛（你能相信嗎？神使我們得稱為神的兒女！）激勵我們為祂而活！催促我們追求聖潔並在恩典中長進。這是我們每天對自己的新認知，使我有更深的感恩與信心來誠實面對殘餘的罪﹑每天的悔改；改變也同時影響我在基督身體或教會中的人際關係。約壹3:1-3

 悔改－從罪中回轉，路15:11-32。包括：

 ＊醒悟過來－看見自己就是最大問題的根源（而非境遇），深深需要認識神也被神認識。所以神常常使用炎熱使人自己覺醒。（改變的起始：看到自己人生如一場道德戲碼；為自己真實經歷的罪、苦難、對恩典的需要有了新的醒覺；暫時的歡愉不再霸佔己心；開始接受聖經的真理來解讀現狀；神的話開始對我個人化；開始把內心與行為串在一起；看見了恩典的神，越來越受祂吸引）

 ＊坦白供認－依著神的意思憂愁，看見自己如何得罪了神也得罪了人，產生真實的謙卑。而不是世俗的憂愁以自我為中心，流出自憐的淚水。

 看到罪行下之罪－原來惡行出自拜偶像的心，是敬拜的問題，無可推諉。誠實的自省、自我批判並不會帶來防禦性或憂鬱。

 為罪、為義悔改－不僅為荊棘光景悔改，也為著遠離神的自以為義（自己賺得）的假象自省，原來許多看似美好的事物背後的動機都在敬拜神以外的事物，所以也當為此悔改。

 ＊交託重擔

 浪子得到了父親恩典的擁抱；同時這些誘人的假身分與虛假的偶像也一一失去了吸引力。記得，天父何等的慈愛，使他主動奔向悔罪的孩子！

 ＊＊真悔改的光景：你開始真實安息在基督所成就的救贖大工上、個人變得渺小（逐漸失去）而基督顯大、瞻仰基督而非僅查驗己罪、重新得力（得到能力、喜樂、感恩、盼望、恆心忍耐、意義）。給我們的生活帶來使人驚異的自由！

## 生活寫實續集

 正確的神學帶來生活應用的能力。

 再回到作者崔普的自述：聖靈提醒他，雖然他嚮往回家後片刻的休息與放鬆，但這不是他擁有的權利。當他自省時，他看見了問題出在自己；圖謀安逸是取代神的偶像；他承認自己需要悔改，並將心意奪回；崔普常用腓2:1-11將基督的榮耀和基督裡的身分，與個人安逸作對比，而心存感恩。他垂直關係的重新歸位有助於他與家人間正向的互動，而在回家後開始去服事他人，而非要求受人服事。

# 第十三課 內心的更新

2/17/19

 正確的診斷只是好的開始，人往往自以為都知道了，就假設大功告成；但聖經上的轉變，必須（看得見）落實在生活層面與人際關係，要知行合一。僅知道不代表問題已得到解決。沒有行為的信心是死的（雅2:26），信心帶來信服真道（羅1:5）。

## 內心的湧流

 聖經說人心是生命的中樞，愛神必須是盡心、盡性、盡意、盡力的。基督徒生活不是僅僅遵守誡命，而是落實到救贖層面，與神建立的新關係，使人滿懷盼望，並且從內心湧流到每日的生活。神兒女的人生是被神的聖愛所充滿，神更要在我們裡面重新創造真愛，從新心湧流而出。神以婚姻來描述這樣的關係，幫助我們了解信服真道和追求聖潔的真義。

## 愛與誡命不牴觸

 誡命看來是非人性又冷漠的，但是當我們的心被那位賜誡命的主所吸引，經歷了關係上與心態上的改變，使得新生活型態（多結果子的生活）成為可能；善果來自受到賜誡命的神所吸引，而非來自苦修式的順服。這樣的關係就是在順服的掙扎中，也能認知立約的主，祂對我是個人化的神，在處處顧念著我。

## 信服真道的心

 當如何總結作基督徒的意義？耶穌說，就是從轉變的心流露出真誠的順服。可12:28-31，當盡心、盡力的愛神（耶穌專注在人心，以及前三誡），真敬虔發自人心。

 舊約的論述：當撒母耳去膏耶西的兒子，「耶和華不像人看人...是看內心。」撒上16:7。日後大衛在詩詩139:23-24，證實他學到了這真理，「神啊！求你鑒察我…試煉我…看在我裡面有甚麼惡行沒有…」。當我們自省己身，有多少分量會專注於自己的內心？

 聖經描述我們是對神失迷的百姓，順服要求徹底的改變。耶31與結36有許多因心意被神奪回而順服的應許（新約﹑新靈﹑我的子民﹑你們的神）。結36:27更強而有力地說到聖靈的激勵使我們的新心不得不順從，這是(對救贖主)出自內心的心悅誠服！

 新約的論述：舊約的經文預告了將來必成的事，如今我們在弗1:15-19看到了應許的成就；耶穌自己也在可12呼應了摩西的話：在保羅眼中，基督藉著完全的順服，成全了舊約諸般應許，背負人的罪債，使人與神和好。弗4﹑5﹑6章講到救恩在基督徒生活中的果效。人生不再是宿命論（不靠外在條件：出生、社交背景、文化、情緒等），針對我最基本的需要，神已經為我預備了救贖恩典；我可以有把握並喜樂的宣告－這改變是絕對可能的，因為神已經救贖了我，又給了我一顆新心。這因此會帶來怎樣翻天覆地的新局面啊？！我最大的困難在於我自己那游離、罪惡的心。

 我現在如何回應人生的際遇？我在何處看見自己的善果？在何處被人激怒而能忍耐？以愛的態度去面質令自己害怕的人？在最近發生的難處中試驗出真信心？選擇以上一題來思想結出善果的心會是怎樣的心。你是如何在知識上安息並倚靠救贖主？哪一件事讓你悔改（脫去）並信靠（穿上）賦予你力量去活出來？那些有關救贖主的真理開始充溢你心而改變了你的生活？

## 保羅的範例

 讓我們從保羅的實例中學習如何面對身體的軟弱﹑環境的艱困與罪。徒16保羅與西拉建立了腓立比教會，後來他在監獄中寫了腓立比書，鼓勵信眾在艱困中靠主喜樂。請讀腓立比書，並用以下7問來思想並活用四個圖像，選一個自己的難處，參考保羅的經驗，且應用到自己身上：

 炎熱1a.捆鎖中﹑福音受阻﹑教會中的挫敗﹑諸事紛擾，人心暴露

 1b.你的境遇？關係？被論斷﹑被得罪之苦？試探何在？何所懼怕？

 荊棘2a.艱困中保羅以敬虔回應，並沒有人因此以惡相待？若設身處地你會如何回應？具體化

 2b.而你自己如何在艱困中回應？思維﹑言語﹑態度和行動？在順境或逆境中有沒有看見自己特有的反應？不得意時，對神失望？在困境中詰問神的智慧、良善、能力與憐憫？（此非小罪，切勿等閒視之）。或留在自憐光景中？你會在不順心時審問神？請參考第九章的回應，你有看見自己在那裏嗎？

 3a.哪些慾望或信念掌管人心而主導惡行？（野心﹑自義﹑焦慮）

 3b.是那些慾望或信念在掌管你心？增壓時，更難去信靠神？當人云亦云、有同儕壓力時，你會失去堅持信仰的勇氣？或會去論斷、埋怨人？當挑戰到個人安逸、懼怕、或面面討好時，甚麼會是你獨特的回應方式？參見pp.142-145的問卷。

 4a.惡行的結果？那些惡的循環威脅到腓立比教會？他們有罪的回應如何使困境複雜化、導致新難處、甚至糟蹋了祝福？他們收成了甚麼？原來我們對境遇的反應都有其必然的後果。若以牙還牙，收成惡果；若以善報惡，才不絆倒人。

 4b.甚麼是我自己罪惡反應的收成？自己是如何被神以外的事物掌控而成了問題中心？你曾如何越靠己力去收拾而情況越惡化？

 十架 5a.甚麼帶來從內到外的生命轉機？甚麼掌管了人心才帶來善行的循環？保羅如何看見了神與神的作為（而你卻看不見）；他的轉機﹑新詮釋與新回應﹑心路歷程？（課本數算了15條）

 5b.你的轉機在於從心中偶像崇拜悔改並信靠神；若你找出了第3題，掌控你心思意念的偶像，你就步上了聖靈引導的悔改與信靠！你需要看見自己如何破壞了前三誡又違反了後七誡；你的悔改不只限於表面的罪行，更讓基督的道成肉身在第一線挑戰你心與生活。以第11章、12章來思想你還需要看見基督的甚麼？腓立比書教誨了甚麼？這些真理不僅在思想上校正我們，還要使我們愛基督更多。

 果樹6a.看見了哪些具體的果子？保羅如何回應了正面與負面的環境，在哪些方面具體地教導我順從神？（為他人愛心代求、顧念基督的名聲、感恩、謙卑等9點）

 6b.甚麼是我自己生活中具體的善果？有在個人的健全上繼續長進？誠實地面對自己的罪並且帶到寶座前？向外求援？表達出敬虔的情感？饒恕人與尋求饒恕？對人的悔罪有耐性﹑讓福音來柔和自己的言詞？為神用這樣的方式使我成聖而欣喜？

 7a.保羅的處置帶來哪些善的循環？他如何創造了恩典的循環？　你看到了那些正面的後果？（興旺福音、放膽無懼、代禱）有哪些挑戰？新的張力？我們如今也感同身受？

 7b.你對境遇的處置帶來了哪些善果？有時遵行神的旨意並不見得帶來平順的生活，保羅因此下監；但許多時候，遵主而活帶來生活的平安與整全。在你的境遇，你的行動有否帶來正面的回應？如何帶來了更多挑戰？

 聖經讓我們看見保羅如何在試煉中奇妙地遵主而行，善果乃發自飲於福音泉源的善心，這樣的回應人人都可憑信而得。活在與永活基督的關係中；當我們信而順從，尊崇神，更多恩典賜下，他人也蒙福。

# 第十四課 活水的江河

2/24/19

 我們有沒有受試探而質疑聖經中的誡命與原則，在現實世界是行不通的？會令人懷疑神的恩典真能在現實狀況中使人結出好果子來？然而，聖經正是要震撼我們，好脫離自己傾向於恐懼、自給自足、與不信的眼見。聖經誠實地描述地上生活的殘破，也直率道出富足與缺乏同樣能試煉人心。神的話帶來令人震驚的指望，所提供的願景遠遠超過人的奢望。再三地，聖經表示神的百姓有如溪水邊、結實壘壘的果樹，在乾旱疲乏無水之地，喜逢恩霖的綠洲，賽55、58，耶31:12，何14:5-7。

 新約的指望在於每日蒙神更新的新心。然而，就算我們都學到了，我們仍會被試探而設限神可以在我們身上成就的工程。這許多的可是使我們放棄，不再相信在炎熱之下仍能有善果。所以我們要不斷彼此提醒，蒙神更新的心能在炎熱中活出新樣！

## 洞穴中甘之若飴

 詩3、4篇是大衛在逃避兒子押撒龍叛變時所寫獻晨昏祭的詩篇。若深究當時的背景，我們很難不被大衛的內心與表現所觸動，因他在一生最艱難困頓之中，我們卻看見他：

 1. 沒有逃離神－毫不質疑，臣服於神大能的膀臂下求告。

 2. 再次確認自己的身分－單單屬乎神的，神必應允護佑。

 3. 省察自己的內心－出人意料地，他不諉過，反而藉機自省。

 4. 起來敬拜神－不被負面情緒左右，他欣然向神獻上敬拜。

 5. 堅固弟兄－為他們代禱，求神賜他們內心的安息。

 6. 仍安然居住－幾乎一無所有、甚至喪命，他的心卻仍安穩在神天命的管制中，在洞穴裡安眠。擁有神的同在是他所有快樂與定力的來源。

 這也許與常人的想法相距太遠而感到失真？但對大衛而言，處順境比處逆境更不容易（他在皇宮裡失敗），他也是與我們有一樣性情的罪人。這正是此詩篇的可貴之處，它給人帶來盼望，知道神的恩典同樣會臨到如你我罪人，尋常人生的炙熱考驗下必能有果樹收成。詩4的啟發：神如今也正同樣施工在我裡面，使我有力量去完成不可能的使命。

 不再是機械性地去順服聖經規條的要求，若僅需靠行為稱義，何需基督？此詩啟發人看見神的恩典如何在人心工作，賦予人前所未有的新潛能。基督十架救贖大工使這恩典在各樣際遇中向我們開啟。神不僅救拔我們脫離炎熱，神更救拔我們脫離自己；不只倖免於困境，更要結出果子來（堅忍、和平、施捨、喜樂等）

## 活水的江河

 約7:37-38，耶穌說信主的人腹中，要流出活水的江河來（指聖靈）。加5:13-6:10描述透過聖靈的工作，會結出怎樣的果子來；罪性使人更加自我中心，毀壞人際關係又帶來極大的殺傷力，聖靈的活水為我們向自己的敗壞天性爭戰，使我們可以不再向情慾就範，甚至將它釘在十字架上。

 我們順著聖靈行事，聖靈的活水就在人心裡結出新果，這些是聖靈所賜予，更新了我們對四周事務（炎熱）的回應，也帶來諸般的善行果效（並非我們努力去完成了甚麼、彷彿比神做得還多）。聖經描述，神正等著在人生的熬煉中遇見我們，祂不僅給了我們誡命，祂甚至把自己的兒子也為我們捨了。因為有了神的兒子，神兒女蒙召去行神旨意並非不切實際。

 身為神兒女，我就是那果樹。所結的果子是神賜予的禮物，透過聖靈的工作而結實。我不當再以荊棘般的回應為滿足，在乾旱之地結出果實對我這新造的人並非不可能。

## 生命樹的果子

 內心轉變的果子在你日常生活中看來會是甚麼樣子？那全然是我們從耶穌那裏領受來的（新生命、新智慧、新品格、新指望、新潛力、新自由、與新慾望），就是基督十架救恩給了我們一個新心，蒙聖靈引導而進入了一個新生活。心靈的新樣，使我們每次行所當行，都深深體驗到是基督供給了我一切所需。

 1. 我要活出內裡的誠實：更認識自己（軟弱與掙扎），尋求幫助（神的恩惠和教會肢體的扶持），向神呼求來抒發情感（同哀傷、同喜樂）。

 2. 我要讓十字架主導我的人際關係：將神的恩惠與他人分享。太18*:*21-35，饒恕人七十個七次！這是我們從神領受的恩典，當我們樂意具體地活出基督的恩典（隨時準備、樂意、能夠去饒恕人，去尋求饒恕，以恩慈相待，謙卑捨己服事人），神會在對方身上動善工。我們就在此與神同工！

＊與人的距離越近，就越需要恩慈相待；近距離更容易被彼此的軟弱與罪所影響，更多暴露內心的光景。

＊當放下私慾去服事人，就是活出基督十架勞苦的功效了。

 3. 十架賦予我的言語和行為的意義與方向：我們蒙召，行事為人當與蒙召的恩相稱。有否以神的恩典來影響我的所有關係？使人和睦，雅3:13-18；愛心說誠實話，弗4:25；用愛心彼此服事，加5:13-15；隨時饒恕人；學習說不；發掘並運用恩賜來榮神益人。

## 結論

 Bettina的生命見證：她曾期盼再也不必經歷這麼艱難的歷程，許多時候她甚至懷疑神是否還活著，也擔心自己會過不來，有時行神的旨意看來似乎是行不通的。然而，她卻見證說：「為要得到神所賜與，我樂意再從頭來一遍！因祂全然將我更新了，彷彿過去的Bettina是另一個人！」她的現身說法，原來神不只冷卻了我們人生中的炎熱，神還在這些炎熱中轉變了我們。雖然她婚姻中的若干試煉會與她同行直到見主面，她卻不再枉費人生在憤怒、懷疑、苦毒和嫉恨的折磨中。藉著神的恩典，她逐漸經歷了個人靈命的更新，使她對人生的回應有了根本上的改變。

 這不也正是你我故事的寫照？苦難的試煉、祝福的試探、與掙扎中的人際關係。但是，我們已經得到了至寶－我的救贖主。我們要牢記：

 1. 因著基督所成就，我已經是果樹！我的生命中已有了敬虔品格與能力的軌跡。憑著信，我要認定這果子是回應福音與聖靈工作的結果。

 2. 基督徒生活就是憑信住在基督裡，擁有祂帶來的一切可能性與特權，不再是搖櫓甚苦的光景。

 3. 基督使我成為新造，縱使身在艱難中，美善的事物仍是可能實現的。神的工作會使我的心做出果樹的回應。

 4. 與基督聯合、聖靈的內住，使得試煉與試探不過是經歷神大能作為的契機。

 5. 神呼召我們以新生活型態活出新人的身分，改變不是根據知識、誡命或行為上的技巧，乃是復活主把人心轉變了，如今是恩典作王掌權。

# 第十五課 一個浴火重生的故事

2/24/19

 泰德和金妮是一對面帶倦容的年輕夫婦，前來與牧師會談一小時，牧師立刻發現他們的問題是遠遠超過一個小時所能解決。泰德全然迷惘，而金妮則淚流滿面，不知如何走到了現今的地步、怎樣還能脫離困境。複雜的情節如下：

 二人在很年輕時就結了婚，不計一切後果。那時泰德初信主，仍帶著過去成長中的壞男孩氣息，還搞不清信靠基督會是一個徹底改變生命的抉擇；金妮則是從小在敬虔家庭裡長大的女孩，所有的社交與屬靈生活都與教會生活緊密結合。

 他們在一個遊樂場邂逅，彼此吸引，一見鍾情，交換了電話。往後的頻繁電話來往與私下約會，引發金妮母親的懷疑與關注，金妮最後向父母坦白，使父母因被隱瞞而感傷，於是禁止他們交往，除非男方來見面。三晚後，泰德來到女方家，金妮父母發現他根本就是一個問題青年，對屬神的事一無所知。父母再度禁止他們交往，金妮煩亂又憤怒，與父母冷戰，只盼著離家去大學。上了大學後，他們每周約會。金妮向泰德分享她的信仰，對方興趣缺缺。當她父母聽說他們恢復了關係，也聽說泰德「得救」了，她父母因再度被蒙騙而感傷，更質疑泰德的信仰。

 沒了父母的支持，他們繼續交往，大二時的元月份，金妮告訴父母她要結婚了，她沒說她已經懷孕了。父母雖有保留，仍是竭力配合，給了他們一個好的開始。但問題從第一天起就逐一爆發，泰德不斷地更換工作，妻子經常不知他身在何處。他開始恢復與昔日朋黨一起喝酒。三個年幼的孩子，使得金妮成了既孤寂、苦毒又憤怒的女人。夜夜爭吵，甚至家暴。終於金妮帶著孩子離家，定意尋求外援；從她父母家中，她規勸丈夫一同去接受勸慰，泰德同意了…他們因此來見牧師…

## 混亂中見真章

 要學習從容易迷失的情節中，以聖經的角度來審視人生。聖經要我們思想在恩典中成長的光景，弗5:15（要謹慎行事…像智慧人)。

眼前的難處：內心的收成

 加6:7-8，種與收的原則－這對夫婦正在收成他們所種下的；我們亦然。種下去的是甚麼？這是改變發生之前所需要確認的。他們曾與神智慧與援助的網絡自絕，遠離神的家、失去屬靈餵養、不能享有救贖所帶來與神關係上的恢復（悔改、赦免..），經歷了人際關係上更多的負債（自衛、憤怒、計算人的惡、寡少寬恕）；給仇敵留下地步。因向試探屈服，收成了更多苦果，備受綑綁；最後怒氣掌權而越發不可收拾；連孩子們也受困在迷惘與怒氣中。人太擅長於輕看自己的惡行並擴大他人的過犯。我們要引以為戒，去學習如何把握神的恩典。

## 水深火熱！

 過去的炎熱－金妮曾生活在幸福的家中，卻覬覦未曾擁有過的浪子生活；父母的讚賞、期望與遇見泰德後的試探牴觸。泰德卻受到金妮的清純無邪所吸引，婚後卻又因自己的放蕩無度而與之疏離。他們都想嘗嘗試探的滋味、迴避後遺，卻紛紛失足跌入綑綁與死亡中。

 現今的炎熱－金妮體認嫁了一個失控的丈夫，有家不歸、酗酒、暴怒、對神沒興趣、工作不穩定、說不上話、很多狐朋狗黨。泰德也不樂意面對一個憤怒苦毒、絮絮叨叨的妻子…

## 荊棘回應

 他們 1.背叛了神所賜的代理權威；2. 枉顧智慧的勸戒（聖經與長輩）；3. 隨心所欲漠視規範；4. 縱容隱晦的關係。這些都反射到我們尋常所遇見的試探，有誰會比他們高明？

## 內心戰場

 人與生俱來都是會敬拜的人，會去敬拜事奉神或神的替代品，羅1:25。典型的偶像崇拜包括：以物質取代了屬靈；現今的取代了永恆的；視人際關係比與神的關係更令人滿意；個人的慾望比神說我所需要的更強勢。因此他們更深的掙扎，不在行為層面，乃在內心的戰場。

## 仰望十架

 改變必須根植於十架救恩，唯有十架應許人心的轉變（新心）。神的愛在十架向罪人顯明，羅5:6-8。

 泰德和金妮來到十架前，把神當有的地位歸還給祂，這會需要：承認人生的苦果是收成自己所種下的，要承擔責任；承認所有收成的根源問題，在於內心的思念與動機；接受基督的赦罪之恩；樂意在思想、動機、行動、言語上，去順從神的呼召；信靠基督必與他們同在並供應，詩46:1-2。

## 果樹收成

 在往後的歲月中，明顯的轉變逐漸浮現。泰德的心變得更像僕人的心：更多住在家裡、工作認真、很少發脾氣、生氣後立即反省認錯、尋求饒恕、對別人負責。而金妮也變得少批評、多鼓勵，來服事泰德。

 當他們更多體認到自己的罪惡深重、基督的供應足以應付自己的缺乏，他們就從多年的藏匿中走出來，與教會與團契家庭的群體建立了新關係。

 新生活型態帶來了許多美好的收成。金妮與父母和好，也重新享受了自高中以來、前所未有的融洽親子關係；泰德在教會裡結交了許多同性的朋友；他的故事被用來激勵其他破碎的婚姻…在地平線的這一端，他們改變中的生活仍面對著每天的掙扎，（與我們一樣，金銀寶石的工程中仍參雜著草木禾稭），然而神卻允許我們在此時此地經歷到祂恩典中的福分。

 我們在此領受到的真相，卻是那古舊的福音：使我們認識自己的真面目、洞察到轉變人心的恩典之路、與那使美夢成真的寶貴盼望。所有一切都是根植於我們的救主基督，祂是和平的君王。只要你在祂裡面，祂在你裡面，就有盼望！羅11:33-36。

# 第十六課 以福音為中心的教會

2/24/19

 Lake Glen Presbyterian Church（LGPC）曾由兩位牧者牧養，三十多年歷史，目前有五百會眾的典型福音派教會。經歷了多年的劬勞與成長，如今牧長誠心自省，看到了教會裡有不健康的跡象（會眾中多有公然分居與離婚的、青少年人數遞減、弟兄與婦女事工雖仍興旺卻沒有方向、傳福音的也冷淡了），更憂心的是尋求教牧輔導的需求激增，遠遠超過負荷。使牧長們不得不好好來省思LGPC的事工文化，有深度又整體性的調查未曾做過，顯然眼前是有此必要了。縱使神往昔在教會中或透過教會完成了許多正面的服事，領導們知道他們不能因此志得意滿；若教會是會眾成長之所在，革新是必須的，問題是怎樣革新？將如何出現？

## 靜悄悄的革新

 我們經常活在與福音脫節的光景中，無法在此時此地經驗到福音的大能，也無視基督同在的寶貴。同樣，在本地教會總體層面，福音的能力也可能被淡忘。聖經卻說，不論個人或教會，我們都不當（也不須）長期活在健忘福音的病灶之下。在教會正常的運作下，神兒女應當時時被提醒將福音的價值實踐在生活中，恩典的信息滲透到社區的每一層面，信徒們走到哪兒都能被福音所挑戰、鼓舞而經歷轉變。當LGPC的領導們領悟到他們所缺失，就決心要採取行動。

## 不爭的事實

 LGPC意識到：＊每個星期教會都有人將難處帶來

 ＊彼後1:3 卻說我們擁有解決這些人一切問題的所有資源

 ＊會眾慣常先從朋友家人或牧者求助，最後才去找專業輔導

 ＊這些人可能得不到幫助、被誤導、或得到本於福音的開導

 ＊若得不到有效的幫助，他們必會轉往他處去尋求解決

＊他們會試圖以自己尋得的可行之法，回頭去幫助其他有需之人

 當這樣的光景顯著增長，帶來許多張力，教會儼然成了困惑人的所在，福音的影響力大大減弱，甚或全然被其他信息或方法所取代。保羅說這樣的讓步不可小覷，西2:6-8，不僅竊奪了神的榮耀也奪去了神百姓唯一改變的指望；我們在基督裡所擁有的豐盛資源，並無任何需要妥協的餘地。

## 事工的目標

 西1:28-29是要在教會建立恩典文化的堅定（不妥協）決心。保羅的目標是要看見信徒群體全然委身於復活基督所帶來的信息。LGPC深信個體信徒的生活反應出教會全體的生活，而個體信徒卻常為著福音健忘症而掙扎。信徒心中難免存有殘餘的謊言（偏差的真理)，加上繼續吸收的謊言，造成一個扭曲福音真理的護膜，使人被蒙騙而以為不必透過神的恩典也可以經歷改變，或以為在基督恩典上還需有所加添。殊不知，太多的福音贗品能在信徒生活中居首要地位。

 這同樣也發生在信徒群體中，我們必須全體聯合起來，與福音健忘症抗爭。教會的福音使命（gospel identity）可能被外在所著重的（形式、規範、追求符合聖經…）所取代，因其偏頗於基督徒生活的某一部分，而失去了教會最主要的核心－基督，也因此使得教會生活軟弱貧乏。

 LGPC洞察而決心要為教會守望，免受福音贗品的滲透，而我們個體信徒也當堅守以十架為中心的生活。這包括有些教會經歷全面思維上的轉變（a paradigm shift），有些參與必要的淨化、澄清工作。如圖16.1，由內而外，一致性的落實以「福音帶來改變」為導向的服事文化，並為此盡心竭力。

 教會牧長們把握了路6:45的精隨，深知生活中實際運作(機能性)的個人身分（functional identity）會主導他的行為、心中所敬拜的會影響行動；而一個當地教會的認同也會影響它的功能（包括想法、作為、教導、聖徒裝備），例如群體生態的身分（學歷、背景、種族、階級、年齡、學歷背景等）。每一個教會都該自問，「我們的身分識別是甚麼？」、「是以基督為中心嗎？若不然，是甚麼取代了基督？」勿忘：就是好事情也有可能將基督取而代之。LGPC就是一個實例，他們有正確無誤的聖經真理卻無法將之實踐在生活中，不知不覺就將基督從個人和教會生活中排擠掉了。

## 我們的教會？

 沒有教會或個人會是中立的。當基督被排擠，替代品會允許我們在基督之外仍掌握局面；至此，教會變得對掙扎中的人不歡迎（教會成了具有同樣心思、調適得當者的集合，彼此共鳴），以致於失去了幫助信徒在悔改中喜樂成長、並歡欣倚靠基督的能力。

 評估教會的各樣事工與領導等級－＊是甚麼影響著我們對牧者、長執角色的界定？（該像CEO高瞻遠矚？執行經理？決策者？還是著重於領導會眾在恩典中長進？）

 ＊教會的事奉有垂直性的（乃屬天的：敬拜與信息）、平行性的：信徒靈命上的（團契、聖徒裝備）與外展的（傳福音、慈惠、宣教）。若不是以十架為中心，就會失去平衡。唯有當基督的恩典成為核心價值，會眾的屬靈成長才會成為重心，持續調整教會向神的敬拜，繼而外展領人歸主。

 ＊個別事工：例如兒童主日學是否看重福音價值？

 ＊信徒日常生活是否與教會生活脫節？

 評估教會各事工所傳遞的信息－有否涵蓋炎熱、荊棘、十架、果樹？LGPC的牧長們以一連串的問題來自省，見書pp. 218-219。

## LGPC的策略

 從自己開始－全教會的評估報告中，得知改變是必要的，但牧長們也承認，自己難免在所投入的事奉中，忽略了自身也有改變的需要。讓我們都從自己開始，謙卑地把書中所學先應用到自己身上！來10:19-25，提醒我們紮根於福音，並且彼此服事。

 虛己尋求改變－從個人的服事崗位開始，為自己能成為帶下轉變的人禱告。（包括牧者、長執、事工負責人、再到所有參與者與會員）竭力使人人都了解甚麼是福音的大能、基督徒生活的主要動力、與在恩典中成長的資源何在。

## 恩典實施計畫

 評估之後，LGPC依計畫採取行動，我們亦可遵循之。思考自己教會的文化、何處需要革新，再安排一個2-3年的儲備人才計畫，推動異象，在既有的制度中尋得切入點，把本書以基督為中心的改變推薦給眾人。

## 寧靜改革揭幕

 從此之後，五百會眾的LGPC，在原有牧者的領導、以及與昔日完全相同的事工架構與信仰告白之下，重新深度領悟了這告白的可貴！在既有的結構之下，舉足輕重的革新已經發生。基督明顯地成為了教會各樣事工的核心。這些服事的人被看作是達成某個使命的途徑，而事工卻又不侷限於這些人。他們成了神恩典流通的管道（基督為中心的觀點，開始影響著夫妻、親子和主內肢體間的對話）。過去曾經冷沉親身經歷這恩典帶來的轉變。

 當這些觀念滲入的聚集，如今一一被激活了，都因會眾在基督身體中，具備了瞭解並到教會生活中，我們要更多禱告與耐心等候，直到更多人能體認在任何際遇中，改變是可能的！神的恩典夠我們用！聖經強調，當百姓將福音應用到己身與家人親友，改變就會發生在信徒群體中。

 我們的期望是樂見信徒個人與教會整體都來參與這如海嘯般驚天動地的福音慶典－頌揚基督裡的驚人恩典竟然臨到我們。這異象提升我們向天（神的寶座）而去，超越個人喜悅的極限，使我們飽嚐神的祝福也去祝福他人。願榮耀歸與神，從今直到永遠，彼後3:18。