**《**2016**年讀經計劃》**

第三十九週，11/21-11/26

經文：彼得後書第二至三章，約翰壹書

|  |
| --- |
| 彼得後書 |

**週一**。第2章：假先知出現了。從前有假先知，將來也必有。錯誤的教導及異端，從來沒有停止過，過去有，今天有，將來還會有。所以，我們必須要儆醒，要在學習聖經上下功夫，懂得分辨真假。彼得在1-9節指出假先知的存在，以及他們的會進入滅亡的結局。然後，在10-22節詳細的描述假先知的特徵：淫亂放蕩、說毀謗的話、喜愛宴樂、喜愛眼目的情慾、貪婪、吹噓假自由、任何事都可以做等等，他們離棄正路，不能停止犯罪。這些真實的特徵，也會出現在我們身旁，以及在Internet的網頁資料上。所以，我們必須要學會懂得分辨別人的分享和教導，以免以假當真，如2:2節說的，將有許多人隨從他們邪淫的行為，便叫真道因他們的緣故被毀謗。

**每日生活應用**：有人說，分辨真假鈔票的秘訣乃是努力學會摸真鈔票。假的有千百種，但是真的只有一種。我們要在真道上紮根，才會不被假的、錯誤的教導引誘，偏離了真道。

|  |
| --- |
|  |
|  |
|  |

**週二**。第3章：彼得說明寫這第二封信的目的，乃是提醒信徒，激發你們誠實的心，守住使徒所傳給你們的真道。所以，11-16節的教導很重要，既然知道將來的日子，必有審判，你們為人就應當怎樣聖潔、怎樣敬虔，…。讓我們很認真的看待這些經文的教訓，不要掉以輕心，高舉恩典而輕忽了真理。

**每日經文默想**：3:14節，你們既盼望這些事，就當殷勤，使自己沒有玷污，無可指摘，安然見主。

**每日生活應用**：細想3:18節，恩典和真理都是從主

耶穌而來。願每位弟兄姐妹都在我們主─救主耶穌基督的恩典和知識上有長進。願榮耀歸給他，從今直到永遠。阿們！

|  |
| --- |
| 約翰壹書 |

**簡介：**使徒約翰晚年的作品，按早期教會的傳說，使徒約翰年老時曾在以弗所居住一段很長的時間，本書可能就是在該處寫成的。成書日期大約是主後80至90年代。對像是小亞細亞教會；當時這些教會正受著雛型諾斯底主義的異端影響，認為知識是得救的條件，比信心、行為重要，物質邪惡，靈界才是善。當時這主義以克林妥主義Cerinthusism，和幻影說 Docetism的形態出現。

**幻影說認為**：肉身既屬於物質，則神絕不能道成肉身，基督的肉身是靈界的投影，耶穌在世生活、受死、復活等不外是幻影，救贖要藉奧袐知識，脫離物質世界，他們挑戰耶穌的位格與工作。**克林妥主義認為**：基督的靈是在受洗時臨到他身上，死前離開了他。

使徒約翰針對這些錯謬而寫了約翰壹書，教導信徒辨明真道，並且要建立愛的群體。從本書中看見當日教會的一些狀況：1）挑戰耶穌的位格與工作。2）教會分裂，從我們中間出去，2:19-26。3）不認耶穌的假先知出現，4:1-6；這等人自以為靈歷高超，說自己無罪，1:8。4）原有教會中信徒的信仰被搖動，需要被肯定，5:11，13; 2:24。

本書的主題特色：約翰壹書闡明「與神相交」之道，1:3；與人分享在基督裡豐盛的生命，使已相信耶穌的人確知自己有永生，5:13；勉勵他們持守真道，不受異端的迷惑（2:24-27）。全書三番四次論到真信徒的三種標誌：1）正確的信仰。2）服從(神)的行為。3）熱誠的愛心。

|  |
| --- |
|  |
|  |
|  |

**週三**。第1章：1**:**1**-**2**:**2**節。**1**:**1**-**4 **前言（生命之道，相交）；**1**:**5**-**7 **光與黑暗；**1**:**8**-**2**:**2 **抗拒罪。**

**第一題: 主要查考經文**1**:**1**-**2**; 生命之道**

1. 比較約翰福音前言(約1:1-5，9-14，特別是1:14) 與約翰一書前言(約一1:1-4) 有沒有什麼連帶関係? 約一1:1-2節主要講的是什麼? <生命之道>是什麼意思? 經文如何形容這生命之道? 為什麼作者這樣形容? 這生命之道與你有什麼関係? 對你有什麼意義?

**提示:**約翰福音與書信的前言是彼此呼應的，兩者都談到<道>logos. 在福音書中作者介紹這道就是神，從起初就有，道與創造有密切的関係，道又成為肉身來到世上卻受拒絕。 但接受的人必得生命。在書信裡，約翰再拾起<道>這話題，不但稱之為:< 從起初原有生命之道>，並加上個人為這道作的見証，<就是我們所聽見所看見、親眼看過、親手摸過的>．強調道的歷史性。 又申言傳給對方的正是這歷史性的道。

生命之道指的是耶穌所賜的生命。 作者在此是包羅了基督的位格，其人、其事、其話; 神/人基督的生平。 不只是一種虛無的意念或理論，而是在歷史時空曾顯現，與人相交，可以經歷的道。[在這前言裡，約翰一針見血地馬上針對收信人信仰上的核心問題--基督是有位格的神，不是幻影或一股超然力量。]

**第二題: 主要查考經文**1**:**3**-**4 **; 相交**

<相交>是什麼意思? <相交>二字在這兒出現兩次，分別指什麼? 兩者之間有什麼関係?

基督徒與聖父、聖子、聖靈有什麼相通之處? 約翰與信徒之間有什麼共通之處?基督徒之間應是憑什麼相交的?

**提示:**相交，<koinonia>，fellowship或譯作團契，原文意思是有相同之處，基督信仰群體被稱為團契，個體與個體之間有特殊凝聚力，是同蒙天召，同享一個生命的契友，這種愛中相交的經歷是約翰一書的重要主題。這兒提到信徒與神之間的直向相交，又提到信徒與信徒之間的橫向相交，前者是後者的基礎。

在這前言裡，約翰亦針對當下的異端:二元分立的哲學思想認為物質世界與靈界分立，神與人不可能相交，神不可能道成肉身。

光和愛是約翰一書的兩大重點，1:5和3:11是這兩重點的引言，都以<這是我們(你們)從主(起初)所聽見的資訊(命令)>這句子為標誌。

第一重點：神是光1:5- 3:10；第一部份:1:5-7是第一重點的前題，用對稱架構寫成:第二部份: 1:8-3:10

可分五講，每講都與當代的異端有點関連;

**第三題: 主要查考經文**1**:**5**; 概覽**1**:**5**-**10

1. 請留意1:5-10的整體架構，6，7，8，9，10節的首句有何共通處? 與第5節有什麼関係? 約翰在此宣稱祂所傳的資訊是什麼?
2. 光是神的特性之一，你如何理解<神就是光>? 在約翰福音裡我們常唸到基督是光，為什麼作者在此卻特別圈點神是光而不說基督是光?
3. 請給<黑暗>下一個定義。

**提示:** v.5<神就是光>是這段的首要宣告，v.6-10是我們對這宣告的五個回應; 用<我們若說/認…>為標誌。 約翰的信息是: <神就是光，在祂亳無黑暗。> 作者以光來代表神的特性; 光是創造的開始，基督是生命之光(約8:12)，信主者被稱為光明之子(約12:35ff)。從道德行為的角度來看光的對比是黑暗，若黑暗代表罪，光明就代表義。

**第四題:** 1**:**6**-**7 **行真理**

1. 什麼叫<行>真理? 在什麼情況底下人會說自己與神相交，卻仍在黑暗裡行? 人的內在屬靈狀況與外表行為有何関連? 這関連如何肯定信仰的真確性?
2. <在光明中行>的後果是什麼? (v.7) 信徒相交的基礎是什麼?( 參v.3) 耶穌的血與相交有何関係?
3. 只強調宗教經驗/靈界經歷有其危機，這段經文給你什麼啟示? 你如何衡量這些經歷的價值? 你如何分辨其經歷的真偽? 可以舉一個現代的例証說明嗎?

**提示:**作者在此是沿用希伯來思想，在猶太人的觀念裡，<行在黑暗裡>不是一兩次的行差踏錯，而是指習摜性地生活在黑暗中。 <行>在黑暗中，與<行>真理，是相對的(參約八44)。 真理不單指理論上的教義，包括神聖潔性情所表現出來的聖潔行為，真理(truth)的反面是虛假欺騙(falsehood)，故此言行不一的，是欺騙，不可能是<行真理>。 表裡不一致是欺騙性宗教的徧差，是當代物質與靈界二分的異端所產生的錯謬。 當代的神袐主義和現代的New Age 思想都是其中的例子，某些極端靈恩派亦有此趨向。

**第五題:** 1**:**8**-**10**;** **認罪與赦罪**

1. 試分析v.8-10的文字架構，能否從架構上看出作者要表達的重點?這段經文最多出現的鑰詞(key word) 是什麼? 這段主要是講什麼?
2. 比較第八與第十節: v.8<若說自己無罪…>，v.10<若說自己沒有犯過罪…>，兩者有何分別? 兩種假設(若..) 的錯誤在那裡? 你比較容易落在那種錯誤中?
3. 神赦免我們的罪與祂的信實與公義性情有什麼関係?
4. 基督徒會犯罪嗎? 你是否經常向神認罪禱告?

**提示:** 認罪與赦免是這段的重點。 v.8<<若說自己無罪…> 指罪性，v.10<若說自己沒有犯過罪…>指罪行。神赦免罪人不是因人有什麼功勞或德行，是出於祂本性上的信實和公義。基督徒信主後活在世上仍會受引誘犯罪，因為世界的王撒但仍活躍，v.9給我們的應許是:< 神是信實的，是公義的，必要赦免我們的罪，洗淨我們一切的不義。>

**第六題:** 2**:**1**-**2 **; 耶穌是中保，挽回祭**

1. 在這小節裡，約翰說話的對像是誰? 語氣與上述(1:5-10) 有何分別? 他以何身份說話? 目的是什麼?
2. 基督徒會犯罪嗎? 你如何理解v.1<我將這些話寫給你們、是要叫你們不犯罪>? 犯罪的時候該怎樣做?
3. <中保>的工作是什麼? 這裡指的是誰? 為什麼只有祂能作中保?
4. 請解釋<挽回祭>的意義。 基督的角色是什麼，祂是獻祭者還是祭物? 耶穌是為誰贖罪? 証明神的心意是什麼? 挽回祭如何在人身上生效?

**提示:**以<中保>，parakletos，來稱耶穌是約翰的詞彙，約14:16基督稱聖靈為<另外>一位parakletos，暗示基督自己是原本的中保。基督是全神100%神，所以無罪，祂又是全人100%人，可代表人類，故此只有祂能作中保。以<挽回祭>的意念來解釋救恩論是約壹的特色，可見於2:2，4:10，同樣的字根亦出現在新約其他書卷(羅3:25，來2:17)。 指的是一方(罪人)得罪了另一方(聖潔的神)，令對方(神)憤怒，為了止息憤怒而獻上挽回祭。 基督是<作了挽回祭>，祂自己是獻上的羔羊。( 來7:26-28，約壹4:10)。

|  |
| --- |
|  |
|  |
|  |

**週四**。第2章：2**:**3**-**27**節。**2**:**3**-**11 **第二講:遵守主命**

**提示：**點出行在光中的三個試金石，教訓的對像是己信的基督徒。作者仍用<人若…>的假設語法來講論，三個假設都是正面的，人若說認識祂(v.4)，人若說住在主裡(v.6)，人若說在光明中(v.9)。 從三種不同角度講同一回事。 正確的信仰，需要有正確的行為表現，這是約翰所強調的。

**第一大題:** 2**:**3**-**5

1. v.3-5列出本課的第一個試金石是什麼? v.3是全段的立論，認識神的人必然守神的誡命，你同意嗎?
2. <守神的誡命>與律法主義有什麼分別? 誡命的總綱是什麼?
3. 怎樣才算認識神? 是認知還是関係? 是一次的經驗，還是繼續的經歷? 你認識神嗎?
4. 為什麼世間的<好人>，奉公守法，又有愛心，雖不接受基督，行為卻比基督徒好? 認識神能改變人的行為嗎?人有可能認識神而不遵守祂的誡命嗎?
5. 怎樣才算愛神? 愛神的最高表現是什麼? 耶穌在這方面有什麼教訓?( 參約14:15，23，24; 15:10) 保羅又有什麼支持?( 林前13:1，2，8，13)

**第二大題:** 2**:**6**-**8

1. 這段列出本課的第二個<人若…>，這第二個試金石是什麼? <住在主裡>是什麼意思?
2. 怎樣才算<照主所行的去行>?可能嗎? 是外在的效法，還是有更深一層的袐袂? (參約15章，羅6章與主聯合)
3. <舊命令>指什麼? 為什麼稱為舊命令? (參約13:34)<新命令>又是什麼? <新>在那裡? 関鍵在那裡?
4. 為什麼說:< 在主是真的、在你們也是真的>?
5. v.8中的<黑暗>和<真光>指什麼? 真光<己經>照耀，為什麼還說黑暗<漸漸過去>? 這新命令於你是真的嗎?

**第三大題:** 2**:**9**-**11

1. 這段列出本課的第三個<人若…>，這第三個試金石是什麼?
2. 為什麼說恨弟兄的仍在黑暗中? <在黑暗裡>代表什麼?
3. v.10，<絆跌>是指自己被絆跌，還是絆跌別人?
4. 通常恨人的理由是什麼? 在基督的倫理觀裡，有沒有值得我們去愛，或值得我們去恨的人之分別? (愛可愛的，恨可惡的，這觀念對嗎?)

請解釋聖經對愛的定義與世上人對愛的定義有何分別?

你如何對付<恨弟兄>的意念?

2**:**12**-**17 **第三講:不要愛世界**

**提示：**約一2:15的「世界」便是指背叛神的整個世俗化體系─罪惡和試探的根源。同樣，約一5:4 的「世界」代表一切世俗的潮流、試探的根源和敵對神的勢力。

**第四大題: 研討經文**2**:**12**-**14

1. 列出常出現的詞句(key phrases)。約翰說話對象有幾類? <小子們>指誰?< 父老>與<少年人>又指誰? 為什麼他要如此分類? 為什麼每句都要說<因為…>? 比較12-13上，與13下-14，這兩段有何異同? 試分析這段的架構。作者何時曾寫信? 寫什麼信? 為什麼約翰要重提舊事?
2. 作者對<小子們>說的兩句話: <你們的罪藉著主名得赦>，與<你們認識父>有什麼関連嗎? (參徒2:21，約1:18，約一2:4)為什麼作者對父老說: <你們認識那從起初原有的>? 指什麼? 為何強調<從起初原有的>?為什麼對少年人說:< 你們剛強，勝了那惡者>?人怎樣勝那惡者? (參弗6:12-18)為什麼說已經/曾勝過，基督徒得勝的潛力在那裡?

**第五大題: 研討經文**2**:**15**-**17

1. 這三節經文的上半有什麼共同的主題? 下半呢? 上，下半有什麼對比?試寫出這三節經文的架構，留意對稱與對比。
2. <世界>在這段context上下文裡是指什麼?正面還是負面? <愛世界>是什麼意思? 你愛世界嗎? 神愛世界嗎? 你如何處理這張力? 請列出約翰所說的三件<世界上的事>。分別指什麼?請比較這三種從世界來的引誘與創三蛇對始祖的引誘，以及太四(可一，路四) 耶穌所受的試探。 並比較其成功與失敗的関鍵。 你學到什麼功課?
3. 你的世界觀是什麼? 試比較信主前，後的改變。

2**:**18**-**27 **第四講: 敵基督、**

**提示：**在前三講裡約翰從道德倫理的觀點指出敵方的錯誤，在第四講裡，他正面揭露對方在教義上的偏差。 言詞激厲，情勢緊張，末時己到，敵基督己出現，信徒要份外儆醒。

**第四講**可分四段落討論:第一段: 2:18-20末時與敵基督。第二段: 2:20-23 基督論上的偏差。第三段: 2:24-27 預防。

**第六大題:** 2**:**18**，**19**，**20

1. 什麼是末時? 末時的徵兆是什麼?( 參太廿四3-14 ) 約翰稱他的時代為末時，至今二千年己過，末日還未來，你如何理解末時?( 參彼後三章8-10)
2. 什麼是<敵基督>? 是一個還是多個? 有何特性? 如何辨認? (參約一4:3，約二7，太24:24，可13:22，帖後2:3的<大罪人>; 啟13:1-18，17:3，7-17)。你如何理解19節的試驗: <從我們中間出去>的<顯明都不是屬我們的>，為什麼<屬我們的，就必仍舊與我們同在>? 為什麼這些人要出去? 是不是凡離開堂會的人都是敵基督? 是否表示教會不能容納異己? 今天我們對信仰有偏差或迷失的人要存什麼態度與對策? 要如何劃分友敵?
3. v.20 <聖者>指誰? <恩膏>是什麼?( 參v.27)約翰在此是教授一個新知識嗎? 信徒從那裡曾領受這知識?(參可13:14-23，帖後2:1-12)

**第七大題:** 2**:**20**-**23

1. v.20 <你們從那聖者受了恩膏>是指什麼事?( 參v.27)
2. 約翰在v.21中指出信徒是明白<真理>的，他的用意是什麼? 信徒是憑什麼分辨真理的 (v.20) (約十四16-17，26，十六13) ?
3. 第20-23節中指出敵基督最大的錯誤是什麼? 牠的目的是什麼?( 參v.26)
4. <認耶穌為基督>有什麼重要性? 認<父與子>的関係又有什麼重要性? 為什麼敵基督不認這二真理?為什麼<凡不認子的就沒有父，認子的連父也有了>?

**第八大題:** 2**:**24**-**27

1. 這段的教訓是針對上述經文所提的什麼危機?
2. 在這段經文中，有二個常出現的詞彙，是與這段的主題(中心思想) 有関的，請找出來，並說明這段的中心思想是什麼?
3. 作者勸信徒<務要常存在心裡>的兩件事是什麼? 這兩件事那一件是主觀性的? 那一件是客觀性的? 二者是否互相排斥，還是互相配搭，補充? 對我們今天處理難題時有什麼啓示?
4. <存在><住在>在原文裡是同一個字，(英文譯作 abide或remain)，中文分別譯作<存>和<住>，兩者之間顯然有連帶関係，請追誴這関連:作者要我們<存>什麼? 最終有什麼果效? 從25節看，人是如行得永生的? (參約6:63下)

|  |
| --- |
|  |
|  |
|  |

**週五**。2**:**28**-**3**:**24。**第一部份:** 2**：**28**-**3**：**10 **第五篇教訓，活得像神的兒女。**約翰一書的兩大性質: 其一是護教，其二教導，這一課講的主要是後者。如何勝過罪是聖潔生活的重要題目。

這課的架構主要是對比行公義的(2:29)，與犯罪的(3:4)

<凡>這字多次出現，作者用這字來引出上述對比。從這對比中，我們可以分辨出誰是神的兒女。

<神的兒女>這詞在3:1-4才介紹出來。但是公義與犯罪的對比卻遍佈全段，明顯的對比有三對，隱藏的有一對，共四對。

\*2:29 vs 3:4凡行公義的是祂所生 / 凡犯罪的就是違背律法

\*3:6A vs 3:6B 凡住在衪裡面的，就不犯罪 / 凡犯罪的，未曾看見祂未曾認識祂

(\*3:7 vs 3:8 行義的才是義人 / 犯罪的是屬魔鬼的)

\*3:9 vs 3:10 凡從神生的就不犯罪 / 凡不行義的就不屬神

**第一大題:** 2**:**28**-**29

1. <他若顯現>這句的<他>是指誰? 指什麼事?
2. <坦然無懼>這詞令你聯想到什麼經文? <坦然無懼>的確據在那裡? 今天你來到神面前是否坦然無懼? (參來4:15-16)
3. 基督徒是憑什麼可以在<衪顯現>時<不至於慚愧>?是我們的身份，還是我們的工作? (參2:29)

**第二大題** 3**:**1**-**3 **神的兒女**

1. <稱為神的兒女>與<真是祂的兒女>有何分別? 我們是如何成為神兒女的?( 參弗一5，11; 約三3)
2. <世人不認識我們，是因未曾認識祂(神)>，這兒指的是那方面的認識，與上下文有什麼関連? 有人說世人犯罪是sin against law，信徒犯罪是sin against love. 對否？
3. 作為神的兒女，現在有什麼特權? 將來又有什麼杈利? 現在有什麼責任?

請例舉基督徒應有的聖潔生活。

\*進深問題:基督也是神的兒子，我們作為神的兒女，與基督有何分別，與基督的関係又是怎樣?( 參羅八29，來二10-17)

提示: 基督是<獨生子>，<monogenes>= uniquekind，指基督的獨特性，與神同質，同等，自有永有，非受造或被生。 祂成為人，作為長子，是<領許多兒子進榮耀裡去>(來二10)。基督徒是憑著恩典，藉著基督，蒙神收納為後，不可與非受造的神子等量齊觀。

**第三大題:**3**:**4**-**6 **凡住在祂裡面的，就不犯罪。**

1. <主曾顯現>指什麼歷史事實? 祂如何除掉人的罪?
2. 基督徒犯罪嗎? 你如何理解第六節? 與上文(第二章) 的主題: <住在主裡面> 有何連繫? 你信主後犯罪的感受如何?

成聖的動力從何面來? 是靠自己的功夫還是靠神?請思想基督徒對付罪的具體建議。（羅12：1，2）

**提示:**3:6下<凡犯罪的>這裡文法結構上用的是present participle，意思是說不斷繼續犯罪。成聖，參羅6-8章，地位上確定性成聖只有神能賜予，我們重生得救時己一次過地位上成聖，但體驗性的成聖卻是漸進性的，就是學主榜樣，變成主的形狀，(羅12: 1，2; 林後3:18; 腓3:14; 來6:1; 彼後3:18等)，人需要與聖靈合作，看老我是死的，向神活出新我。 羅12:1，2是具體的總歸。

**第四大題:** 3**:**7**-**10

1. 這全段有一個強烈的對比，請列出這對比。這裡告訴我們罪的禍首是誰? 你同意嗎? 第8節說神的兒子顯現的目的是什麼?
2. 第9節說，< 凡從神生的就不犯罪…。>，與1:8<我們若說自己無罪，便是自欺>，是否互相予盾? 你如何解釋?如此分辨誰是神的兒女? 誰是魔鬼的兒女? 你同意嗎?
3. 第7節，10節怎樣定義<義人>?我們稱義不是因信，不因行為嗎? 稱義與行義之間的関係如何? 第10節下，作者如何看不愛弟兄的行徑?

**提示:**3:9上<凡從神生的就不犯罪>原文罪是名詞，does not do sin，指有神生命的人不會習慣性犯罪，下句:< 因神的道存在心裡，他不能犯罪>道原文是種，seed，神的道與罪是互相排斥的，當神的<道種>在我們重生時連結(abide)在我們心中，成為我們的第二天性，2nd nature，人就不能犯罪。 沒有這<道種>在心中的，他的自然趨勢是慣性犯罪，有<道種>在心中的，他的自然趨勢是不犯罪。耶穌說:好樹結好果子，壞樹結壞果子，( 太七16-21)，果子可辨認樹的本質，同樣從外在的生活行為可辨認出內在的生命。 經常活在罪中的生活好像一個指標，讓人分辨出誰是神的兒女，誰是魔鬼的兒女。

**第二部份**3**:**11**-**24**切實彼此相愛**

上一段裡約翰驚歎父神的愛何等大，使我們得稱為神的兒女(3:1)，在這一段裡，約翰勸勉神的兒女要彼此相愛，這是我們對神愛的正確回應，彼此相愛的心証明我們是屬真理的。

**第五大題** 3**:**11**-**15**愛與恨的對比---該隱負面的例証**

1. 複習該隱的故事，( 創四1-16)，該隱的惡行是什麼? 動機是什麼? (參閱來11:4)

2. 該隱的故事讓我們看到引發愛與恨的情諸因素可能是妒忌，你如何處理這些情緒? 試比較人際関係中，<愛>與<恨>可能帶來的不同結局。

3.約翰說愛弟兄的就己經出死入生，恨弟兄的就是殺人，沒有永生，試從耶穌在太5:20-26和保羅在羅13:8-11的教訓上來解釋這些經文。

**提示:**作者並不是說<愛人>可以叫我們得<生命>，而是說有<生命>的人。 必須有 <愛人>的表現; 反過來說，未有<生命>的世人，他們沒有愛的表現不足為奇。 耶穌說: 天囯的義超過律法的義，要求也高過律法，這義只能在基督裡得到。 律法說不可殺人，主說恨人懷怨駡人的都要受審判，與殺人無異。

**第六大題:** 3**:**16**-**18**愛的榜樣--基督正面的例証**

1. v.16經文說:< 主為我們捨命、我們從此就知道何為愛>，從基督的捨命中，你如何認識愛的真義? (參腓2:5-11)
2. 我們要如何學主的榜樣去愛弟兄? 作者提出兩方面，試找出來。(v.16，17) 並討論其可行性。 從17節中，我們看到愛神和愛人有什麼関係?
3. 怎樣才算是在<行為>，和<誠實>上彼此相愛? 如何分辨有口無心的話和主裡出於愛的慰問與鼓勵? 請分別解釋，並舉例說明(可用基督為例)。

**第七大題:** 3**:**19**-**24**愛產生的確據**

1. v.19開頭兩個字<從此>(In this) 指的是什麼? (參上文v.11-18) 愛能產生什麼確據?
2. 在v.19-21中，有一經常出現的詞句，是什麼? <我們的心>指什麼? 我們的心怎樣才可以在神面前安穩?經文說有一個比我們的心更大的是什麼? 我們的心怎樣才可以在神面前安穩?
3. 第22節說這種坦然無懼的心態可以生什麼果效? 要得此果效還有什麼條件?
4. 在v.22-24中，另有一經常出現的詞句，是什麼?根據v.23，<神的命令>是什麼? 神的命令與愛主愛人有什麼関係?(參約14:21，23，24; 15:10，12)
5. 如何知道神住在我們裡面? 請具體解釋。請總括愛心與生命的関係。

|  |
| --- |
|  |
|  |
|  |

**週六。**4**：**1**-**21**。第一部份:** 4**:**1**-**6**提防假先知。**舊約申18:22曾提到分辨真假先知的試方: <先知託耶和華的名說話、所說的若不成就、也無效驗、這就是耶和華所未曾吩咐的、是那先知擅自說的、你不要怕他。> 在今天所查考的這段經文裡，約翰也提供了兩個試方，讓我們一同來思考。

4**：**2**-**6**對稱架構: v.**2 **對v.**6**；v.**3**對v.**5 **；重點在中央v.**4

**第一大題:** 4**:**1**-**2

1. 假先知是一個還是多個? 是靈界還是人? 約翰為什麼在此稱之為假<先知>?
2. 假如有人出於無知，或錯誤，未能接受<道成肉身>的真理，是否也被列為<假先知>?

**第二大題:** 4**:**2**-**3

1. 請從內在信仰上，找出試驗假先和的兩大試方(tests) 的頭一個。 你對這個試方有什麼感想嗎?
2. 為什麼認耶穌是<道成肉身>這麼重要? <道成肉身>的意義是什麼?

**提示:**耶穌道成肉身: 第一，說明拿撒勒人耶穌真是神的道降生為人，第二，基督是全人全神，第三，神與人認同，願意降生為人，第四，基督道成肉身是人唯一認識神的管道，也是人類唯一得救的方法。

**第三大題:** 4**:**5**-**6

1. 請從外在表徵上，找出試驗假先和的兩大試方(tests) 的第二個。 你對這個試方有什麼感想嗎?
2. 為什麼假先知是屬<世界>的? 為什麼世人都聽從他們?

**第四大題:** 4**:**4**這小段的重奌**

1. 4:4給我們什麼確據?
2. 比較4:4，與5兩節經文，你對衡量大小，多寡有什麼見解? 耶穌在這方面有沒有什麼教訓?( 參太七13-14)

**全書第二部份:** 4**:**7**-**21 **我們愛因神先愛我們**

在這段落裡，約翰注重解釋<愛>的含義;

1. 神和愛之間有什麼関連?
2. 弟兄姐妹彼此相愛的基礎是什麼?
3. 有這種愛在心的人會有什麼表現?

**第五大題 真愛的源頭** 4**:**7**-**10

1. 試用你的表達方法來解釋<愛>與<認識神>之間的聯繫。v.7<由神而生>原文用的動詞是perfect tense--過去完成，現在繼續; 而<認識神>用的動詞卻是現在式，v.8裡<不認識神>所用的是aorist tense 從未認識過神。 從文法中你得到什麼線索?
2. 神愛我們最偉大的表現是什麼?
3. 為什麼從神而生的才有這種愛? 未信主的人不是也有很多愛心的表現嗎?

**提示**:基督徒信主那日就體驗神的愛，得生命，這生命延續不斷，愛引導我們天天認識主; 未體驗十架大

愛的人，從未認識神。

**第六大題** 4**:**11**-**16 **主愛激勵我們彼此相愛**

1. 弟兄姐妹彼此相愛是旁向的愛，愛神是上向的愛，兩者有什麼連繫?
2. 為什麼彼此相愛可以完全愛神的心(v.12)?
3. 在v.13-16中，<住在神裏面、神也住在他裏面。>這句子出現幾次? 分別說出住在神裡面的那幾個確據?

**第七大題: v.**12**，**17**-**18**愛裡沒有懼怕**

1. 為什麼彼此相愛可以完全愛神的心(v.12)? 彼此相愛是否神愛我們的條件?
2. 根據約翰的教訓，愛神是一種私人的感受，還是一種需要在群體生活中表達出來的情愫?
3. 你如何理解<愛裡沒有懼怕>?你曾否因怕被拒絕而不敢去愛? 今天的經文有沒有給你提示?
4. 愛與刑罰有什麼関係?

**第八大題: v.**19**-**21 **訓言**

1. 我們從神所受的命令是什麼? 從舊約和耶穌口中，你能找出這命令的出處嗎?( 參可12:29-31，路10:27)
2. 請舉出一些具體的例子說明什麼叫<愛神>，什麼叫<愛人>。 分享你最近愛神/愛人，或感受被神愛/被人愛的經歷。
3. 約翰在v.20指出某些缺欠會導致我們成<說謊的>，這是嚴重的指控，這缺欠是什麼? 約一2:4同樣列出另一種缺久，請找出來，比較兩者。
4. 請讀約13:34-35，門徒的標誌是什麼? 你在教會中有沒有感受到弟兄姐妹彼此相愛的情懷?

|  |
| --- |
|  |
|  |
|  |